
RIVISTA MEDITERRANEA DI PSICOLOGIA ANALITICA

Nuova Ipsa Editore

A
nn


o

 V
II

 - 
 N

u
m

er
o

 9
/ 2

01
9 

- Ε
íρ
ήn

η,
 E

ir
éne



		          Rivista Mediterranea di Psicologia Analitica

Anno VII - Numero 9 / 2019

Alberto Salerno
Tawfiq Salman
Ester Solomon
Ferdinando Testa
David Tresan
Tristan Troudart
Liliana Wahba
Jan Wiener
Luigi Zoja

Direttore Responsabile
Francesco La Rosa

Direttore Editoriale
Riccardo Mondo

Antonella Adorisio
Pilar Amezaga
Pasqualino Ancona
Luigi Aversa
Patrizia Baldieri
Joe Cambray
Linda Carter
Angela Connolly
Marino De Marinis
Olivia Del Castillo

Magda Di Renzo
Bianca Gallerano
Pierluigi Giordano
Tom Kelly
Alfredo Lo Cigno
François Martin Vallas
Eva Pattis
Rosario Puglisi
Claire Raguet
Maria Antonietta Rubino

Comitato Scientifico (coordinatrice Caterina Vezzoli)

Responsabili editoriali nazionali

Olivia Del Castillo – Spagna
Claire Raguet – Francia
IAAP Developing group – Malta
IAAP Routers – Tunisia
Laner Cassar – Malta
Tawfiq Salman - Palestina

Enkelados - Semestrale - anno VII - n. 9 / 2019 - Eiréne - Reg. Trib. di Palermo n. 10 del 30-05-2013.
Direzione e Redazione: Centro Italiano di Psicologia Analitica (Istituto meridionale), via Ausonia, 5, 
90144 Palermo, Tel. 091 516195 - e-mail: enkeladoscipa@gmail.com
Editore: Nuova Ipsa Editore, Via dei Leoni, 71, 90143 Palermo, Tel. 091.6819025 - www.nuovaipsa.com
Per l’abbonamento annuale di € 50,00, effettuare il bonifico a: 
Nuova Ipsa Editore srl - Credito Valtellinese - IBAN IT 62 O 05216 04616 00000000 1409
Stampa: Seristampa - Palermo

Progetto grafico

Ugo Sepi

In copertina: 
Henry Moore, Large Reclining 
Figure (1984), Yorkshire 
Sculpture Park.

Comitato di Redazione
Pasqualino Ancona
Livia Di Stefano
Giancarlo Magno
Carlo Melodia
Maurizio Nicolosi
Francesca Picone
Caterina Vezzoli

Segretaria di Redazione

Simona Longo

Carmen Prestifilippo
Maria Russo
Manuela Stancampiano
Lidia Zaoner 

Board Culturale

Matteo Allone
Salvina Artale
Anna Flora Amato
Elena Aragona
Marcella Balducci
Daniele Borinato

Floriana Cutino
Rosanna Guerrieri
Mario Gullì
Rosa Rita Ingrassia
Elisabetta Nappo
Maria Rosalia Novembre

ΕÍΡΉNΗ, EIRÉNE
a cura di

Francesco La Rosa, Francesca Picone



Enkelados

Rivista mediterranea di psicologia analitica

Εíρήnη





1 - 2019 3Εíρήnη, Eiréne

Indice / Contents

5	 Editoriale 
	 Francesco La Rosa, Francesca Picone

6	 La rivoluzione tunisina tra evoluzione e regressione 
	 Outayl Binous

13	 La révolution tunisienne entre progression et régression 
	 Outayl Binous

19	 Le lettere dal fronte e desiderio di pace
	 Caterina Vezzoli

37	 Aspetti mitologici e simbolici dell’asana del guerriero nello yoga  
Carmen Prestifilippo

45	 Riconciliazione, derivati narrativi e trauma 
Stefano Candellieri e Davide Favero

57	 La “Coppia male assortita di amanti” di Otto Dix, moderna e disperata 
Pìetas romana 
Marisa D’Arrigo

Tavola rotonda su «Approdi di civiltà»  CIPA, Palermo, 3/3/2018

75	 «Dammi questo straniero». Dall’io al noi senza far scattare il 
meccanismo avversativo ed espulsivo del loro: la prossimità possibile 
	Marco Garzonio

89	 Fuga da Europa 
	 Davide Camarrone

Cura d’Anima e Visione del Mondo 
discorso sulla pace tra individuale e collettivo: Atti del Convegno

96	 Presentazione del Pledge to Peace 
Giuseppe Buffa

98	 Il lamento della Pace e il gioco della Guerra. Introduzione al convegno 
Maurizio Nicolosi

101	 “Povera Patria” tra i rassegnati sgomenti di quest’epoca e le speranze 
di pace 
Francesco La Rosa

115	 Stili di vita per la pace: neuroscienze della salute ed epigenetica 
sistemica 
Daniele La Barbera



 1 - 20194 Εíρήnη, Eiréne

Indice / Contents

Tavola Rotonda: Continente Mediterraneo: separazione di civiltà o 
approdi di senso?

122	 Stranieri a noi stessi: Ombra dello straniero o estraneità dell’ombra? 
Livia Di Stefano

126	 Pace non trovo e non ho da far guerra 
Rosa Rita Ingrassia

130	 L’eterna precarietà di Irene. Dimensione archetipica individuale e 
collettiva della pace 
Carlo Melodia

135	 I cercatori di Pace. La convivenza delle alterità nella psicoterapia di 
gruppo 
Riccardo Mondo

139	 La sorellanza per un mondo di pace: aspetti clinici e collettivi 
Francesca Picone

Tavola Rotonda : La Pace: istanza interiore o prospettiva spirituale? 
Viaggio psicologico tra il sacro e il numinoso

143	 Ma di quale pace parliamo?  
Daniele Borinato

148	 La Pace interiore 
Giancarlo Magno

151	 Il monachesimo interiorizzato: un viaggio laico verso la pace 
Maria Rosalia Novembre

156	 Il Conflitto Necessario 
Salvo Pollicina

159	 Immaginare la pace, fra inconscio e coscienza 
Ferdinando Testa

163	 Riflessioni conclusive al Convegno 
Pasqualino Ancona

Art & Psyche in Sicily

165	 Un ponte attraverso la psiche: immaginazione e manipolazione 
dell’argilla come via alla creatività 
Carlo Melodia

171	 ‘Il Complesso di Ismene’ 
Adele Falbo

175	 Recensioni
179	 Schede Biografiche



1 - 2019 5Εíρήnη, Eiréne

Editoriale di Francesco La Rosa, Francesca Picone

Presentare un numero di Enkelados ispirato a Εírήnη la dea della pace del 
mondo greco, sul tema della Pace, questo “edificio senza fondamenta”, 

questa “utopia-meta possibile”, ha come scopo quello di dare un senso a questo 
“sentimento” per poterne studiare le sue molteplici declinazioni. “Parecchie guerre 
sono aperte… – dice Andrea Riccardi, Ministro per la cooperazione internazionale 
e integrazione – e poi c’è di più; c’è una violenza diffusa, terrorismo, un ribellismo 
disperato; molti scelgono di non pensarci finché la guerra non cade addosso…” 
e l’Istituto Meridionale del Centro Italiano di Psicologia Analitica ha sempre 
avvertito tra le sue dimensioni ontologiche sia la mission di veicolo di “cura” di 
questo malessere individuale e collettivo, sia lo spirito della sua Mediterraneità 
come dimensione di accoglienza e relazione, che sente la Xenìa come la sua più 
profonda essenza e la sua più potente fonte d’ispirazione. “Diverso e uguale” è 
la base di ogni costruzione pacifica… e mantenere la condizione di pace riguarda 
esattamente una sfida che dovrà sempre vedere protagonista ogni nazione, ogni 
istituzione e “tutti gli uomini di buona volontà”. La pace è dentro ognuno di noi, 
come esattamente in ognuno di noi alberga ogni forma aggressiva e distruttiva, che 
non nega ogni possibile caduta o deriva verso la morte, la destrudo, la catastrofe. 
E allora non dovrà mai mancare ogni testimonianza di speranza – in ognuno di 
noi, intanto – che possa avere come esito ogni possibile riflessione, una relazione 
costante con la propria Ombra, una ri-soluzione interna prima che sociale, quale 
risultato di un grande sforzo culturale, etico, politico e diplomatico tra tutti i 
popoli della terra.

Cura e istituto di pace, anche nell’accezione analitica, è allora un farsi carico 
dell’altro annettendo alla funzione d’anima la dimensione emozionale e affettiva 
per eccellenza, una teoria delle relazioni che faccia della coesistenza e della 
umanizzazione il nostro essere per l’altro, il nostro essere con l’altro.

E allora pace, la pace, quella che dovrebbe essere, per così dire, ispirata, perché 
Ispirazione, madre di tutte le Muse, dovrebbe accompagnare sempre, nelle sue 
più elette prospettive, ogni progetto, ogni programma, ogni iniziativa in questa 
direzione…, quella pace ispirata, come scelta di lavorare costantemente contro 
certe ingiustizie sociali, contro ogni sfruttamento, contro ogni sopraffazione, 
contro ogni potere becero e totalizzante. Per concludere, una pace orientata su un 
verso, Unus-versus, su un assioma, su un principio: attivare vibrazioni energetiche 
nell’economia del cosmo – ancora una volta Unus-versus – per alleviare allo stesso 
modo quanto più è possibile le mille sofferenze in tutte le sue declinazioni, come 
la sofferenza esistenziale dell’uomo, la sofferenza del vinto, dell’oppresso, del 
negletto, dell’ultimo, di colui che è senza voce… la sofferenza del pianeta – anche 
– la sofferenza delle piante, la sofferenza degli animali.



     1 - 20196 Εíρήnη, Eiréne

LA RIVOLUZIONE TUNISINA TRA 
EVOLUZIONE E REGRESSIONE

Outayl Binous

Riassunto
L’autore presenta una lettura in chiave junghiana della rivoluzione tunisina e 
dello sviluppo del jihadismo, secondo cui l’energia non investita, che doveva 
portare a un rinnovamento, è regredita e ha attivato, sul piano collettivo, 
contenuti arcaici e archetipici. Attraverso un caso clinico, mostra l’articolazione 
dell’emergere degli archetipi citati nella prima parte dell’articolo, nella storia 
personale e la relazione con i complessi parentali.

Summary
The author presents a Jungian reading of the Tunisian revolution and the 
development of jihadism, according to which the uninvested energy, which 
was to lead to a renewal, has regressed and has activated, on the collective 
level, archaic and archetypal contents. Through a clinical case, it shows the 
articulation of the emergence of the archetypes mentioned in the first part of 
the article, in personal history and the relationship with the parental complexes.

Résumé
L’auteur présente une lecture jungienne de la révolution tunisienne et du 
développement du djihadisme, selon laquelle l’énergie non investie devant 
conduire à un renouveau a régressé et a activé, au niveau collectif, des contenus 
archaïques et archétypaux. À travers un cas clinique, il montre l’articulation de 
l’émergence des archétypes mentionnés dans la première partie de l’article, dans 
l’histoire personnelle et la relation avec les complexes parentaux.

Introduzione

La rivoluzione è un movimento di ribellione sociale 
contro l’autorità volto a rimuoverla e a provocare 

dei cambiamenti. Ogni rivoluzione risponde ad uno 
stato di crisi che ha raggiunto il suo culmine e cerca di 
creare nuovi simboli per introdurre nuovi valori capaci di 
indurre un’evoluzione.

Il movimento rivoluzionario, con il nuovo impulso 
energetico che sprigiona, quindi, dovrebbe portare a 
una trasformazione. Tuttavia, è possibile notare che non 
sempre questo avviene; in alcuni casi questa energia non 
investita può regredire e andare ad attivare contenuti 
arcaici e archetipici.

Parole chiave

rivoluzione tunisina, 
evoluzione, 
regressione, 
archetipi, 
caso clinico.



1 - 2019 7Εíρήnη, Eiréne

La rivoluzione tunisina
Nel mondo arabo-musulmano, la rivoluzione tunisina ha avuto qualcosa di 

nuovo, che non ha una rivoluzione, per così dire, tradizionale, e cioè che è stata 
l’unica rivoluzione popolare e spontanea che sia riuscita a rovesciare un regime 
totalitario e che ha promosso nuovi valori nel mondo arabo-musulmano, quali 
quelli della libertà, della democrazia e dell’uguaglianza sociale.

Questa rivoluzione è stata la causa scatenante della rivolta dei popoli arabi 
contro i regimi dittatoriali, con conseguenze sull’Europa e problemi di emigrazione 
e terrorismo.

Storia della Tunisia e rivoluzione
La Tunisia era un protettorato francese tra il 1881 e il 1955, in un periodo in cui 

i popoli arabi erano in declino dall’Illuminismo occidentale. I tunisini vivevano la 
colonizzazione come un’umiliazione, la loro stessa cultura era relegata in secondo 
piano, anche negli aspetti religiosi. Ciò aveva tuttavia il vantaggio di consentire 
ad alcuni tunisini di aprirsi alla cultura occidentale, pur mantenendo legami con 
la propria cultura.

Questo è il caso del presidente Bourguiba, l’eroe liberatore del paese, che 
ha introdotto un codice di Stato rivoluzionario che, promuovendo l’uguaglianza 
di genere e la diffusione dell’istruzione per tutti, ha attaccato lo spirito tribale 
prevalente, allo scopo di costituire un popolo unito su valori di progresso e 
modernità.

Egli affrontò anche alcuni aspetti della religione che considerava retrograda, 
cosa che non ha mancato di far sentire alcuni tunisini minacciati in un aspetto 
importante della loro identità, l’identità musulmana.

Ciò avrebbe creato, però, un vissuto di essere “mancanti” riguardo la propria 
religione, e un senso di colpa, cosa che avrebbe comportato la comparsa dell’Islam 
politico come reazione.

Il movimento islamista fu dominato dal regime di Bourguiba e dal suo 
successore Ben Ali, che istituì, dopo un breve periodo di democrazia, un regime 
totalitario, il cui slogan era la sicurezza a tutti i costi, e dove il consumo sostituiva 
progressivamente la cultura e i valori nazionali stabiliti dopo l’indipendenza.

Si può dire che in questo periodo la Tunisia era governata dal regime di uno 
Stato secolare e che la religione era esercitata all’interno di parametri stabiliti 
dallo Stato.

La rivoluzione: quando il mito diventa realtà
Fu in una società afflitta da disuguaglianza sociale e disoccupazione di fronte 

ad un potere più che arrogante che un venditore ambulante decise di immolarsi 
davanti al governatorato di una città del Sud.

La rivoluzione tunisina tra evoluzione e regressione



 1 - 20198 Εíρήnη, Eiréne

Bouazizi, con il suo autosacrificio, aprirà la strada a un racconto mitico, quello 
di David che sfida Golia, un essere che non conta nulla di una città meridionale, 
che affronta il regime totalitario di Ben Ali.

Si eleverà, infatti, così al ruolo di eroe nazionale che difende valori come la 
libertà, la dignità umana e la giustizia.

“Guai alle persone che hanno bisogno di eroi” scrive Hegel; con questa 
citazione possiamo capire che se un popolo ha bisogno di eroi, è perché la 
comunità non ha la capacità di permettere un cambiamento in una situazione di 
crisi e deve ricorrere all’archetipo dell’eroe che può farsi carico del suo destino, 
al costo del sacrificio della sua vita.

Questo gesto eroico creò l’unità nazionale, un ideale che è uno dei più alti 
valori umani, come la libertà e l’uguaglianza.

La frase del famoso poeta tunisino Abu Kacem Chabbi, “Se il popolo un 
giorno scegliesse la vita, il destino dovrà sottostare ad esso” divenne il simbolo 
della rivoluzione, frase potente, blasfema se si vuole, perché al tradizionale, se 
Dio lo vuole, si sostituisce, se il popolo lo vuole, diventando così “Noi abbiamo il 
nostro destino, ora il nostro futuro ci appartiene”.

La Rivoluzione e il dopo
Questa energia o forza vitale liberata dalla rivoluzione avrebbe dovuto essere 

gestita adeguatamente per trasformarsi in forza costruttiva.
Aveva bisogno di una struttura che mancava in una popolazione che non 

conosceva il significato della democrazia e che era stata infantilizzata da un regime 
totalitario.

L’ideale modernista non più in atto e la perdita di connessione con le radici 
storiche e culturali lasceranno il posto al vuoto e all’assenza di riferimenti.

Come dice Marie Louise von Franz, durante questo periodo di transizione 
assistiamo ad una completa disintegrazione culturale, e ad un’inversione delle 
leggi che regolano il comportamento sociale, alla ricomparsa di riti arcaici che 
liberano tutte le forze oscure e distruttive fino ad allora represse.

Ciò condurrà ad una dissociazione collettiva con l’emergere di forze opposte 
inconciliabili, come il secolarismo e le religioni, l’Occidente e l’Oriente, la 
tradizione e il modernismo.

Un movimento regressivo nasce da questo conflitto e arriva a riattivare 
l’archetipo del divino che verrà tradotto con l’immagine di un dio tirannico, 
intollerante privato del suo aspetto spirituale e conciliante.

Assistiamo quindi all’apparizione di partiti estremisti che sostengono la 
legge islamica (sharia), a una folla di predicatori che sostengono un discorso di 
incitamento all’odio, e trattano tutti coloro che sono diversi come miscredenti, 
una vera e propria possessione coglie i giovani che diventano i missionari 

Outayl Binous



1 - 2019 9Εíρήnη, Eiréne

dell’ideologia islamista, i combattenti di Dio, pronti a morire come martiri con lo 
scopo di restaurare la legge divina sulla terra, pur di unirsi a Dio in un paradiso, 
in cui tutte le loro frustrazioni sono assenti.

Il jihadista è nella morsa dell’archetipo dell’eroe collettivo, che gli causerà 
un’inflazione dell’ego, un sentimento di onnipotenza, aderendo totalmente 
all’ideologia del gruppo e perdendo ogni capacità di riflessione personale per 
vedere la propria umanità, cosicché tutte le atrocità verranno giustificate nel 
nome dell’ideale.

Un altro aspetto sfruttato dall’ideologia islamista è quello della comunità 
musulmana; etimologicamente Umma deriva dalla parola Oum, che significa 
madre. Così tutti i musulmani diventano fratelli appartenenti alla stessa madre, 
cosa che può essere interpretata come un ritorno al matriarcato, come un 
movimento regressivo che compensa una minaccia di identità e la decadenza che 
i musulmani sperimentano nei confronti dell’Occidente.

Questa nozione di Umma può essere vista come una riattivazione dell’archetipo 
della Grande Madre, con i suoi aspetti fertili che creano il collegamento e che 
soddisfano il bisogno di appartenenza perduto, ma anche distruttivi, perché 
esclude qui l’altro come diverso ed esige il suo sacrificio per soddisfare i desideri 
della Grande Madre.

L’emergere di quest’archetipo dopo la rivoluzione spiega la dissociazione in 
cui sono stati trovati i tunisini; infatti le persone più fragili si sentono estranee 
a questa società incapace di fornire simboli unificanti e in cui l’individualismo 
diventa la parola di ordine.

Ora, attraverso un caso clinico, propongo di vedere l’articolazione dell’emergere 
degli archetipi citati nella storia personale e la relazione con i complessi parentali.

Caso clinico
Amir viene in consultazione per la prima volta nel 2012: ha 17 anni, ha difficoltà 

scolastiche, non ha più vita sociale e trascorre le sue giornate davanti al computer.
Sono immediatamente colpito dalla sofferenza che Amir trasmette ma che 

non è in grado di esprimere a parole: infatti ha difficoltà a percepire il suo stato 
d’animo e trasformarlo in un sentimento.

Amir è un bambino “prezioso”, per così dire, che sua madre ha avuto dopo 4 
anni di matrimonio e un lungo follow-up ginecologico, il parto è stato complicato 
da una emorragia e la madre ha dovuto essere ricoverata in ospedale per 2 mesi.

Durante i primi due anni di vita dopo la nascita di Amir, i genitori si separarono, 
a causa di discussioni tra la madre e la famiglia del padre, il paziente visse con sua 
madre dalla nonna materna, fino all’inizio della sua scolarizzazione.

Un figlio unico senza cugini, senza contatto con la famiglia paterna, solitario, 
con pochissimi amici.

La rivoluzione tunisina tra evoluzione e regressione



 1 - 201910 Εíρήnη, Eiréne

Soverchiata da genitori ansiosi, la vita di Amir era ambientata tra lo studio in 
una scuola privata gestita da suore e l’addestramento al nuoto.

Il 2011, l’anno della rivoluzione, coincide con grandi cambiamenti nella 
vita di Amir: si iscrive, infatti, ad una scuola superiore statale in un momento 
caratterizzato all’interno delle scuole superiori da una sfida alle autorità e dalla 
mancanza di organizzazione, ed è anche obbligato a lasciare l’allenamento, dopo 
la chiusura della piscina durante i movimenti di protesta.

In questa atmosfera, Amir fatica a trovare nuovi punti di riferimento, i suoi voti 
si abbassano e subisce le critiche di una madre esigente e incapace di sentire le sue 
difficoltà; in un contesto in cui la coppia genitoriale non riesce ad essere d’accordo 
sull’atteggiamento da adottare di fronte alle difficoltà del figlio, o ad essere attenta 
ai suoi bisogni emotivi, finiscono persino con l’essere violenti con lui.

Amir così inizia a isolarsi, gioca a giochi di guerra dove si identifica con 
personaggi aggressivi, che contrasta con la sua grande fragilità; in questo mondo 
virtuale è attivo, allontanandosi dalla sua passività e dalla sua dipendenza dai 
genitori.

Nonostante la povertà del suo eloquio, Amir è attento a ciò che accade durante 
le sedute, viene regolarmente ed inizia a raccontare i sogni.

Sogno: ho sognato un cinghiale trasformato in un gatto, poi di nuovo in un 
cinghiale.

Associazione del paziente: il cinghiale è aggressivo e pericoloso, può 
rappresentare un aspetto di me, il gatto è affettuoso, mi piacciono i gatti.

Amir è in conflitto con aspetti contraddittori in lui, che non può riconciliare, 
passa da un estremo all’altro, è dissociato. 

Gli animali possono rappresentare emozioni primitive, (ancora incapace di 
elaborazione) che indicano la difficoltà di connettersi con la propria soggettività, 
e di sviluppare un lavoro di interiorizzazione.

Sogno: ho detto a mia madre di portarmi un leone che per me è importante, ho 
bloccato il leone in una stanza, l’ho anestetizzato perché non si muova, lo guardo 
e lo avvicino con delicatezza.

Associazione del paziente: rimango dipendente da mia madre, è lei che ha il 
potere, devo dominare le mie paure, mi capita a volte di bere o commettere atti 
violenti con una banda di adolescenti per non sentire la paura.

Il leone dei sogni può rappresentare il confronto con forti emozioni che 
travolgono il sé. 

Per Marie Louise von Franz, il leone appare nell’inconscio quando l’individuo 
si confronta con forti impulsi affettivi, segnala il rischio di disintegrazione per 
cui la persona diventa preda di emozioni, come la rabbia, il desiderio di potere 
o violenza; domare l’animale in noi diventa necessario per cercare di trasformare 
questa energia distruttiva e integrarla nel processo di individuazione.

Outayl Binous



1 - 2019 11Εíρήnη, Eiréne

Sul piano collettivo, il leone rappresenta l’ombra del re, la cui morte significa 
la morte del principio spirituale della collettività che ha incarnato, è un momento 
di dissociazione sociale, e di perdita di significato, di ideali e valori.

Amir lotta con questo leone, che è in lui, e non essendo in grado di confrontarsi 
con l’anestesia ricorre a droghe o alcol.

La banda che fa le rapine può essere intesa come un’invasione della forza 
distruttiva in Amir, o come un modo per sfidare la morte in una sorta di rituale 
iniziatico per avere l’opportunità di sentirsi vivo.

Amir vive anche un’onnipotenza con fasi di inflazione dell’Io come modalità 
compensativa al suo senso di fallimento.

Sogno: sono con due amici uccisi per strada con le pistole e poi torno a casa 
della nonna materna. Stringo le persone con le mie mani.

Associazione di Amir: è un periodo in cui sento crescere la mia aggressività 
contro i miei genitori. Rompo le cose in casa con rabbia.

Amir attacca gli aspetti della madre terribile che gli impedisce qualsiasi 
movimento di autonomia, quell’Umma che avvolge i suoi figli.

Il sogno assomiglia alle scene del videogioco per il suo aspetto violento e 
disumanizzato, segna già la perdita di contatto con le figure di attaccamento e lo 
scatenarsi della violenza dell’orda.

Le difficoltà di Amir sono aumentate, quando inizia l’università, a 19 anni, e si 
intensificheranno aggiungendo al suo senso di fallimento l’impressione di rifiuto 
nei confronti di sua madre; è stato durante questo periodo che Amir si è ancora 
più isolato e avvicinato attraverso i social al radicalismo islamico e al jihadismo, 
con cui inizia a sviluppare un discorso in cui sostiene che vuole distruggere questo 
sistema marcio.

Egli cerca di ristabilire la legge islamica, vuole giocare un ruolo attivo, unirsi 
al rango di DAECH, tanto da dire: “Ho un terrorista nel mio cuore; non sento 
di appartenere alle persone intorno a me, non c’è niente che dà senso alla mia 
vita, voglio ripristinare il tempo delle origini dell’Islam; per questo è necessaria la 
guerra”, cosa che risponde al suo desiderio eroico.

Amir non vuole essere un martire: il suo desiderio è quello di sconfiggere, e 
non di morire; anche se la morte rimane un rischio, questa identificazione con 
l’eroe collettivo impedisce, nella mia interpretazione, qualsiasi movimento di 
individuazione. Jung osserva nel Libro Rosso (p. 174): “La sfida era quella di 
uccidere il mio ideale eroico di efficienza che avrebbe dovuto essere sacrificato in 
modo da rendere possibile un nuovo adattamento”.

L’eroe deve essere ucciso per rinunciare simbolicamente ad ogni potere, ma 
deve essere ucciso anche il suo vecchio dio per accedere ad un rinnovamento.

Con Amir la mia funzione sentimento si è mobilitata empaticamente con la 
sua sofferenza, ma anche la mia funzione pensiero; attraverso questa, nel corso 

La rivoluzione tunisina tra evoluzione e regressione



 1 - 201912 Εíρήnη, Eiréne

della terapia, egli ha trovato la forza di cambiare il suo corso di studi e laurearsi, 
superando l’immagine dell’eterno perdente, che lui aveva di sè.

Amir ha continuato a venire in seduta; l’analisi gli ha offerto un ambiente 
sicuro in cui ha potuto, senza paura, esprimere le sue fantasie ferite, potendo 
anche stabilire quel legame che gli mancava; ora è più autonomo, vive in rapporto 
alla sua interiorità e cerca di trovare un significato nella sua vita e una ragione alla 
morte diversa da quella offerta dall’ideale islamista.

Bibliografia
M. L. Von Franz (1970), L’individuazione nella fiaba. Bollati Boringhieri, Torino 1987.
C.G. Jung (2009), Il Libro Rosso, Bollati Boringhieri, Torino 2010.

Outayl Binous



1 - 2019 13Εíρήnη, Eiréne

LA RÉVOLUTION TUNISIENNE 
ENTRE PROGRESSION ET 
RÉGRESSION

Outayl Binous

Introduction

La révolution constitue un mouvement de soulèvement 
social contre l’autorité en place afin de la destituer et 

amener un changement.
Toute révolution répond à un état de crise qui a atteint 

son paroxysme, elle tente par la création de nouveaux 
symboles d’instaurer de nouvelles valeurs capables 
d’entrainer une évolution. Le mouvement révolutionnaire 
est donc porteur d’un nouvel élan d’énergie qui investit, 
devrait entrainer une transformation. 

Nous remarquons cependant que c’est n’est pas 
toujours le cas, cette énergie non investie peut régresser 
et aller activer des contenues archaïques et archétypiques.

La révolution tunisienne
La révolution Tunisienne  a quelque chose d’inédit 

dans un monde arabo-musulman qui n’a pas de tradition 
révolutionnaire; on peut affirmer que c’est la seule 
révolution populaire et spontanée qui réussit à renverser 
un régime totalitaire.

Elle prône des valeurs nouvelles dans le monde 
arabo musulman, celles de la liberté, la démocratie et 
l’égalité sociale. Cette révolution a été un déclencheur 
du soulèvement des peuples arabes contre les régimes 
dictatoriaux, avec des conséquences sur l’Europe et des 
problèmes d’émigration et de terrorisme.

Histoire de la Tunisie et révolution
La Tunisie a vécu le protectorat français entre 1881 

et 1955, à une période où les peuples arabes étaient en 
décadence par rapport à l’éveil occidental.

Mots clés

révolution tunisienne, 
evolution,
regression, 
archétype, 
illustration clinique.



 1 - 201914 Εíρήnη, Eiréne

Ces Tunisiens vécurent la colonisation comme une humiliation. Leur propre 
culture fut reléguée au second plan, les aspectes religieux aussi. Ceci eu cependant 
l’avantage de permettre à certains Tunisiens de s’ouvrir à la culture occidentale, 
tout en gardant des liens avec leur propres culture.

Ce fut le cas du président Bourguiba héros libérateur du pays qui instaura 
un code du statut personnel révolutionnaire prônant l’égalité homme – femme, 
et la diffusion de l’éducation pour tous et qui s’attaqua à l’esprit tribal régnant 
jusqu’alors pour constituer un peuple uni sur des valeurs de progrès et de 
modernité.

Il se confronta également a certaines aspects de la religion qu’il jugeait 
rétrogrades ce qui ne manqua pas chez certains Tunisiens de se sentir menacer 
dans un aspect important de leur identité, qu’est l’identité musulmane. 

Ceci va créer un sentiment d’être défaillant par rapport à sa religion, et une 
culpabilité ce qui va mon sens entrainer l’apparition de l’islamisme politique 
comme réaction.

Le mouvement Islamiste fut maitriser par la régime de Bourguiba puis de 
son successeur Ben Ali, qui lui instaura après une courte période de démocratie 
un régime totalitaire ou le mot d’ordre étaient la sécurité à tout prix,et ou la 
consomation remplaça progréssivement la culture et les valeurs nationnale 
instaurées aprés l’indépendance.

On peut affirmer que durant cette période la Tunisie a été gouvernée sous le 
régime d’un état laïque ou la religion s’exerça dans les limites du cadre fixé par 
l’état.

La révolution: entre quand le mythe devient réalité
C’est dans une société en proie à l’inégalité sociale, au chômage et devant 

un pouvoir de plus arrogant qu’un vendeur ambulant s’immolât devant le 
gouvernorat d’une ville du sud.

Bouazizi par son auto sacrifice va ouvrir la voie à une narration mythique car 
tel David défiant Goliath cet être insignifiant d’une ville du sud affronte le régime 
totalitaire de Ben Ali.

Il s’élève alors au rôle d’héros national défendant des valeurs comme la liberté 
la dignité humaine et la justice.

«Malheur au peuple qui a besoin de héros » écrivait Hegel, par cette citation 
on peut comprendre que si un peuple a besoin d’héros, c’est que la collectivité 
n’a pas la capacité de permettre un changement dans une situation de crise, elle 
doit recourir à l’Archétype de l’héros capable de prendre en charge son destin et 
ce au prix d’un sacrifice de sa vie.

Ce geste héroïque créa une unité nationale, un idéal qui est celui des hautes 
valeurs humaines comme la liberté et l’égalité.

Outayl Binous



1 - 2019 15Εíρήnη, Eiréne

La phrase du célèbre poète Tunisien Abou Kacem Chabbi, « si le peuple un 
jour choisie la vie, le destin devra se soumettre à lui » devenais le symbole de la 
révolution,

Phrase puissante, voir blasphématoire car le traditionnel si dieu le veux et 
remplacer par si le peuple le veux, nous avons en main notre destinait désormais 
notre avenir nous appartient.

La révolution et après
Cette énergie ou force vitale dégagée par la révolution devrait être maitrisée 

pour se transformer en force constructive.
Elle avait besoin d’un cadre qui manquait à une population ne connaissant pas 

le sens de la démocratie et qui fut infantilisé par un régime totalitaire.
L’idéal moderniste n’ayant plus lieu et la perte de lien avec les racines historique 

et culturels, vont laisser place au vide et a l’absence de reperes.
Nous assistons comme le cite Marie Louise van Franz Pendant cette période 

de transition à une complète désintégration culturelle,et a un renversement des 
lois réglant le comportement sociale, à la réapparition de rites archaïques libérant 
toutes les forces obscures et destructrices jusqu’alors réprimées.

Ceci va entrainer une dissociation collective avec l’apparition d’oppositions 
inconciliables telles que laïcité et religions, occident et orient, tradition et 
modernisme.

Un mouvement régressif est né de ce conflit et vient réactiver l’archétype du 
divin qui va se traduire sous l’image d’un dieu tyrannique, intolérant dépourvu de 
son aspect spirituel et conciliant.

On assiste alors à l’apparition de parties extrémistes qui prônent le retourna la 
loi Islamique (la charia) à une affluence de prédicateurs qui prônent un discours 
haineux, et traitent tous ceux qui sont différents de mécréants, une véritable 
possession s’empare alors surtout des jeunes qui deviennent les missionnaires de 
l’idéologie Islamiste, les combattants de dieu, prêt à mourir en martyr dans le 
but de restituer la loi devine sur terre, voire de rejoindre dieu dans un paradis ou 
toutes leurs frustrations sont absentes.

Le Jihadiste est sous l’emprise de l’archétype d’un héros collectif, ce qui va 
entrainer cher lui un inflation du moi un sentiment de toute puissance, il adhère 
totalement à l’idéologie du groupe, et perd toute capacité de réflexion personnelle, 
voir son humanité, toutes les atrocités sont dès lors justifiées au nom de l’idéal.

Un autre aspect exploite par l’idéologie Islamiste est celui de la Communauté 
des musulmans étymologiquement la oumma dérive du mot Oum qui signifie 
mère.

Ainsi tous les musulmans deviennent frère appartenant à une même mère, 
ce qui peut être analysé comme un retour au matriarcat, comme mouvement 

La révolution Tunisienne entre progression et régression



 1 - 201916 Εíρήnη, Eiréne

régressif compensatoire a une menace identitaire et à la déchéance que vit les 
musulmans face à l’occident.

Cette notion de la oummaa peut être perçue comme une réactivation de 
l’archétype de la grande mère celle des origines avec ses aspects à la fois féconds 
créant du lien et répondant au besoin d’appartenance perdue, mais également 
déstructeurs car ici excluant l ‘autre comme different et exigant le sacrifice de soi 
pour satisfaire le desir de la grande mère. 

L’emmergence de cet archétype signe après la révolution la dissociation dans 
laquelle se sont trouvés les Tunisiens, en effet les personnes les plus fragiles se 
sentent étrangères à cette société incapable de fournir des symboles unificateurs 
et dans laquelle l’individualisme devient le mot d’ordre.

Nous nous proposons maintenant à travers une étude clinique de voir 
l’articulation de l’émergence des archétypes cités avec l’histoire personnelle et 
leur rapport avecles complexes parentaux.

Illustration clinique
Amir consulte pour la première fois en 2012, il est alors âgé de 17 ans, en 

difficulté scolaire, il n’a plus de vie sociale et passe ses journées devant l’ordinateur.
On est tout de suite frappé par la souffrance qu’Amir transmet mais qu’il est 

incapable de mettre en mots, en effet il est sous l’emprise d’affectes qu’il a du mal 
à saisir et à transformer en sentiments.

Amir est un enfant précieux sa mère l’a eu après 4 ans de mariage et un long 
suivi gynécologique, l’accouchement s’est compliqué d’une hémorragie et la mère 
a dû être hospitalisée durant 2 mois.

Pendant les deux premières années qui suivirent la naissance d’Amir les 
parents étaient séparés suite à des disputes entre la mère et la famille du père, le 
patient vécu avec sa mère chez la grand-mère maternelle, jusqu’à sa scolarité

Enfant unique sans cousins ni cousine, sans contact avec la famille paternelle, 
il était solitaire, et avait très peu d’amies.

Surprotégé par des parents anxieux, la vie d’Amir était régler entre les études 
dans une école privé tenue par des sœurs, et les entrainements de natation.

L’année 2011, année de la révolution coïncide avec de gros changements dans 
la vie d’Amir, il rejoint un lycée étatique a une époque marquée dans les lycées par 
une contestation de l’autorité et d’une absence de cadre, il est également obligé 
de quitter l’entrainement suite à la fermeture de la piscine lors de mouvements 
de contestation. 

Dans cette ambiance Amir a du mal à trouver de nouveaux repères, ses notes 
chutent et il subit la critique d’une mère exigeante et incapable d’entendre ses 
difficultés, dans une ambiance ou le couple parental n’arrive pas à s’entendre sur 
l’attitude à adopter devant les difficultés de leur fils, ni d’être à l’écoute de ses 

Outayl Binous



1 - 2019 17Εíρήnη, Eiréne

besoin affectifs, ils leur arrivaient même d’être violent avec lui. 
Amir commence alors à s’isoler, il joue à des jeux de guerre ou il s’identifie a 

des personnages agressifs, ce qui contraste avec sa grande fragilité, dans ce monde 
virtuel il est actif et sort de sa passivité et de sa dépendance aux parents.

Malgré la pauvreté de son discours, Amir était attentif à ce qui se passer au 
cours des séances, il venait régulièrement et à commencer à rapporter des rêves.

 Rêve: j’ai rêvé d’un sanglier qui s’est transformé en chat, puis de nouveau en 
sanglier.

Association du Patient: le sanglier est agressif et dangereux il peut représenter 
un aspect de moi, le chat est affectueux, j’aime les chats

Amir est en conflit avec des aspects contradictoires en lui, qui ‘il n’arrive pas 
concilier, il passe d’un extrême à l’autre, il est dissocié.

Les animaux peuvent représenter des émotions encore primitives incapables 
d’élaboration et qui signent la difficulté à se connecter avec sa propre subjectivité, 
et élaborer un travail d’intériorisation.

Rêve: je dis à ma mère apporte on lion pour que je le compte, j’ai enfermé le 
lion dans une pièce, je l’anesthésie pour qu’il ne bouge pas, je le regarde puis je 
m’approche de lui doucement.

Association du patient: je reste dépendant de ma mère, c’est elle qui a le 
pouvoir, je dois maitriser mes peurs, il m’arrive de boire ou de commettre des 
actes violents avec une bande d’adolescent pour sentir que je n’ai pas peur.

Le lion du rêve peut représenter la confrontation avec des émotion fortes qui 
submergent le moi.

Pour Marie Louise van Franz le lion apparait dans l’inconscient lorsque 
l’individu est confronté à des pulsions affectives fortes, il signe un risque de 
désintégration la personne devenant la proie a des affectes comme la colère, le 
désir de pouvoir ou la violence, apprivoisé l’animal en nous devient nécessaire 
afin d’essayer de transformer cette énergie destructive et l ‘intégrer dans un 
processus l’individuation.

Sur le plan collectif le lion représente l’ombre du roi, dont la mort signe la 
mort du principe spirituelle de la collectivité qu’il incarnait, c’est un moment de 
dissociation sociale, et de perte de sens, d’Ideal et de valeurs.

Amir se débat avec ce lion en lui, ne pouvant pas le confronté il l’anesthésie en 
recourant à la drogue ou à l’alcool.

Le braquage en bande peut être compris comme une invasion de la force 
destructrice chez Amir, ou comme une manière de défier la mort dans une sorte 
de rituel initiatique afin d’accéder à une possibilité de se sentir vivant.

Amir est également dans une toute puissance avec des périodes d’inflation du 
moi comme mode compensatoire a son sentiment d’échec.

Rêve: je suis avec deux copains ont tues des gens dans la rue avec des armes 

La révolution Tunisienne entre progression et régression



 1 - 201918 Εíρήnη, Eiréne

puis ont rentrent dans la maison de la grand-mère maternelle. J’étrangle des 
personnes avec mes mains.

Association de Amir: c’est une période où je sens mon agressivité grandir 
contre mes parents je casse des choses dans la maison dans des accès de rage.

 Amir s’attaque aux aspects de la mère terrible qui empêche tout mouvement 
d’autonomie, cette oumma qui engloutie ses enfants.

Le rêve ressemble aux scènes des jeu vidéo par son aspect violent et 
déshumanisé, il signe déjà la perte de contact avec les figures d’attachement et le 
déchainement de la violence de la horde.

Les difficultés d’Amir se sont accentuées l’année du bac il a 19 ans et il va 
redoubler, ce qui aggrave son sentiment d’échec et l’impression de rejet de sa 
mère, c’est durant cette période qu’Amir s’isole encore plus et s’intéresse à 
travers les raiseaux sociaux au radicalisme islamique et au djihadisme il adapte un 
discours ou il dit qu’il veut détruire ce système pourri.

Il cherche à rétablir loi islamique, il veut jouer un rôle actif, voir joindre les 
rang de DAECH, il dit “j’ai un terroriste au fond de moi je n’éprouve aucun 
sentiment d’appartenance aux personnes qui m’entourent, rien qui donne un 
sens à ma vie je veux réstaurer une époque des origines de l’Islam pour cela la 
guerre est nécessaire”, ce qui répond à son désir héroïque.

Amir ne veux pas être un martyre son désir est de vaincre non de mourir, 
même si la mort reste un risque, cette identification a le héros collectif empêche 
à notre sens tout mouvement d’individuation. Jung le note dans le livre rouge 
(p. 174): « l’enjeu était de tuer mon idéal héroïque d’efficacité cela devrait être 
sacrifié afin qu’une nouvelle adaptation soit rendue possible »

Le héros doit être tué afin de renoncer symboliquement à la fonction de toute 
puissance, c’est également tué son dieu ancien afin d’accéder à un renouveau.

Avec Amir c’est ma fonction sentiment qui fut mobilisée dans une ampathie à 
sa détresse, mais également ma fonction pensé qui lui à donné la confiance en lui 
afin de changer d’étude et de réussir son bac, ce qui le sort de l’image du perdant 
éternelle.

Amir a continué à venir en analyse, elle lui a offert un cadre sécure ou il lui 
a éte possible sans crainte exprimer ses fantasmes meurtriés, il a pu également 
établir un lien qui lui manquait, désormais il est plus autonome, il est dans une 
intériorité et essaye de chercher un sens à sa vie et une raison a la mort autre que 
celle que lui propose l’idéale islamiste.

Réferences
M. L. Van Franz, Voie d’individuation dans les contes de feés.
C.G. Jung, Livre rouge, pag:174.

Outayl Binous



1 - 2019 19Εíρήnη, Eiréne

LE LETTERE DAL FRONTE E 
DESIDERIO DI PACE

Caterina Vezzoli

A Lauro

			   In ricordo dei nostri padri

Riassunto
Partendo dai primi ricordi legati alla relazione con il padre reduce del secondo 
conflitto mondiale si analizza il profondo desiderio di pace, le manifestazioni 
pacifiste e la cultura pacifista degli anni settanta del secolo scorso. 
La contaminazione mediatica e il ruolo della delega di potere a leader 
guerrafondai che riescono a catturare gli elementi di rivendicazione inconscia 
non elaborati viene analizzata nel tentativo di trovare spiegazione alla 
vulnerabilità umana di fronte alla vendetta e alla creazioni di nemici.
L’identificazione con l’aggressore, la regressione a livelli di comportamento 
arcaico e poi l’uscita dall’inferno attraverso l’elaborazione dei traumi.
Infine l’importanza del dialogo con gli inconsci degli esseri umani delle diverse 
etnie e culture per scoprire come è possibile comunicare profondamente 
attraverso le emozioni, il corpo e l’inconscio psicoide.

Summary
Starting from early memories and the relationship with the father, war veteran 
in the second world conflict, it is analysed the profound wish for peace, the 
participation to the pacifist demonstrations as well as the pacifist culture of the 
70s of the last century.
The media contamination and the role played by delegating the power 
to warmongering leaders able to capture the elements of non elaborated 
unconscious claim is analysed in the attempt to find a meaning to the human 
vulnerability in front of the desire for revenge and the never ended creation of 
enemies.
The role of the identification with the aggressor, the regression to archaic level 
of functioning, the importance of the elaboration of traumas in order to exit the 
hell of repetition of war.
The importance of the dialogue among the unconscious of humans belonging 
to different ethnical groups and cultures, to discover how to communicate 
trough emotions, the body and the psychoid unconscious.

Résumé
À partir des premiers souvenirs liés à la relation avec le père de retour de la 
seconde guerre mondiale le désir profond de paix est analysé, les manifestations 
et la culture pacifistes des années soixante-dix du siècle dernier.
La contamination des médias et le rôle de la délégation du pouvoir aux 
dirigeants bellicistes qui parviennent à capter les éléments de revendication 
inconsciente non élaborée sont analysés pour essayer de trouver une explication 
à la vulnérabilité humaine face à la vengeance et à la création d’ennemis.
L’identification avec l’agresseur, la régression à des niveaux de comportement 
archaïque, puis la sortie de l’enfer à travers le traitement des traumatismes.

Parole chiave

pacifismo, 
vulnerabilità 
inconscia,
identificazione con 
l’aggressore, 
psicoide, 
ermeneutica 
dialogica.



 1 - 201920 Εíρήnη, Eiréne

Enfin, l’importance du dialogue avec l’inconscient de l’être humain au-delà des différents groups ethniques et 
cultures pour savoir comment il est possible de communiquer profondément par le biais des émotions, du corps 
et du inconscient psychoide.

I primi ricordi

Il mio primo ricordo della guerra è nella stanza dei miei genitori quando avevo 
tra i quattro e i cinque anni. Mi piaceva l’atmosfera della camera dei miei 

genitori la domenica mattina in inverno. La mamma era in chiesa per la funzione 
domenicale e quando mi svegliavo potevo andare da papà che mi aspettava seduto 
in poltrona leggendo il Corriere della Sera. L’odore della carta e dell’inchiostro di 
stampa del giornale è un altro ricordo indelebile. Papà era contento di vedermi, 
abbassava il giornale e mi abbracciava. Mi sedevo vicino a lui e mi accarezzava 
la mano in un gesto che anni dopo ripeterà quando malato terminale ancora 
sorrideva alla sua bambina.

“Papà mi racconti di quando eri in guerra?” “Mi canti la canzone dei 
sommergibili?”. Papà era un eroe per me. Ricordando: papà raccontava della 
guerra in modo personale ed edulcorato per una bambina piccola. Dalle sue 
parole si coglieva l’ingiustizia per essere stato mandato a combattere e quasi 
nessuna rabbia per i tedeschi che lo avevano tenuto prigioniero. “I tedeschi sono 
cattivi” dicevo io. La risposta mi lasciava perplessa perché mio padre considerava 
i soldati tedeschi altrettanto sfortunati quanto lui, anche loro erano stati costretti 
ad andare in guerra. 

Poco più grande capii che faceva una distinzione tra le SS e la Wermacht, 
riteneva che la guerra fosse sempre evitabile e che le cause addotte per dichiarare 
la guerra fossero sempre sbagliate. Non era mai stato un fascista e trovava le 
manifestazioni e le sfilate di piazza dei Balilla e dei giovani fascisti ridicole. 
L’essere parte di una famiglia rispettata gli aveva permesso di evitare quelle inutili 
manifestazioni. Se prima era scettico dopo 6 anni passati in guerra e in campo di 
prigionia era diventato un pacifista convinto, per lui la guerra era un nonsenso.

Le lettere
Alla morte di mia madre trentatré anni dopo la sua, le lettere scritte dal 

fronte e poi dalla prigionia sono passate a me. Sono lettere che hanno visto la 
censura militare e quindi non sono proprio spontanee, nel senso che i soldati che 
scrivevano a casa non potevano veramente raccontare della loro vita al fronte e 
delle difficoltà che vivevano. Proprio per questa costrizione sono lettere piene di 
sentimento e di desiderio di vivere e di pace oltre che di speranza. Le prime lettere 
sono del 1940, dopo l’entrata in guerra dell’Italia; il passaggio dal servizio di leva 
al servizio militare, il 1940 e 1941, sono passati in Sardegna principalmente a Pauli 

Caterina Vezzoli



1 - 2019 21Εíρήnη, Eiréne

Latino e poi a Cagliari, da dove nel 1942 sarà trasferito con il suo battaglione a 
Eboli e poi a Salerno. All’inizio del 1943 inizierà un lungo viaggio prima a Trieste 
e poi per una destinazione sconosciuta che comunque non può essere nominata 
nelle lettere a casa. Il viaggio lo porterà in Bulgaria in transito per un altro luogo 
non menzionato neppure nell’ultima lettera del luglio del 1943 che sarà la Grecia. 
La carta postale successiva sarà del 22 dicembre 1943 da Kriegsgefangenenlager 
M. – Stammlager XII Deutschland, prigioniero n X0035 lager T537. 

Nelle lettere non si parla della guerra; si accenna alla nostalgia di casa, alla 
speranza nelle licenze, ma soprattutto, dei sentimenti e della mancanza di un luogo 
conosciuto. Nel 1942, alla morte della nonna materna, nelle lettere consolava la 
mamma, allora sua fidanzata, dicendole che doveva avere fiducia e che le cose 
sarebbero andate meglio, che sarebbe tornato, che erano giovani e che le cose 
sarebbero cambiate. La cartolina postale del 12 dicembre dello stesso anno fornita 
dall’esercito italiano portava la scritta “VINCEREMO” ma le parole scritte erano 
meste perché Natale sarebbe per lui stato ad Eboli, mentre sperava in una licenza. 
La cartolina postale per le forze armate del 25 gennaio del 1943 portava scritto “Il 
Natale trova più che mai uniti soldati e popolo per fervido augurio che l’esercito 
esprime alle famiglie dei combattenti”. Le parole scritte da Vittore sono rapide 
solo per comunicare che non sa dove sarà destinato e che lo comunicherà al più 
presto. Nelle lettere dell’aprile del 1943 spera di poter tornare a casa in licenza 
per potersi sposare. Fanno progetti, conosco solo quello che scrive Vittore e 
deduco le lettere scritte dalla mamma dalle risposte di lui. Le carte postali dalla 
prigionia sono molto più corte, poche righe per dire dei suoi sentimenti d’amore 
e che in tutto quello che succede bisogna avere fiducia: “speriamo che questa 
situazione finisca e dobbiamo avere fede e speranza dell’avvenire”, lettera del 
23 Agosto del 1944. Sono lettere molto commoventi nella loro semplicità, fanno 
riflettere sulla mestizia e sull’umanità di questi giovani destinati ad uccidere altri 
e a farsi uccidere quando vorrebbero vivere e costruire. Una grande tristezza e al 
tempo stesso una grande forza nel credere di poter sopravvivere e di tornare a una 
vita pacifica. Certo molti non sono tornati. Il padre di Lauro non è mai tornato 
dalla Russia.

La storia della guerra e della prigionia di mio padre non è stata facile. I 
suoi ricordi erano di sofferenza fisica e psichica. La ferita riportata sul treno, 
bombardato dagli alleati, durante il trasporto al campo di prigionia in Germania. 
La paura di morire senza nessuno vicino, la Croce Rossa che lo ha curato. La fame, 
il freddo, il lavoro obbligatorio in una falegnameria. In tutto questo i tedeschi 
che ha incontrato, soprattutto i civili, avevano un senso di umanità. Mio padre 
sosteneva che i soldati tedeschi del campo di prigionia non erano dei fanatici e le 
SS non si vedevano. 

Sapeva di essere uno scampato e che, se la guerra fosse durata oltre, non si sa 

Le lettere dal fronte e desiderio di pace



 1 - 201922 Εíρήnη, Eiréne

se avrebbe potuto cavarsela. Il giorno del suo funerale alcuni dei suoi commilitoni 
che erano stati insieme a lui prigionieri di guerra al lager T537 si sono avvicinati 
a mia madre e a noi per le condoglianze. Volevano dirci che senza l’aiuto di mio 
padre che aveva condiviso con loro tutto quello che aveva, il cibo e le maglie 
di lana che gli arrivano da casa tramite la Croce Rossa, la sua fiducia, la sua 
capacità di accogliere e di incoraggiare, non sarebbero sopravvissuti. Erano 
passati 25 anni dal loro ritorno dalla prigionia ma il ricordo era ancora presente. 
I traumi vissuti durante la guerra non si risolvono mai. Mio padre era un pacifista 
convinto e questa sua convinzione si era sviluppata proprio al fronte e nel campo 
di prigionia. Nel 1963, al tempo della crisi della Baia dei Porci in cui Russi e 
Americani si fronteggiavano davanti a Cuba e il mondo temeva per lo scoppio 
di una terza guerra mondiale, avevo chiesto a mio padre che cosa ne pensasse. 
Mi aveva risposto, come sempre in modo personale, dicendo che Kennedy aveva 
combattuto, era stato anche ferito nella Seconda guerra mondiale e secondo lui 
chi davvero ha vissuto l’orrore della guerra difficilmente ne scatenerebbe un’altra. 
Su Kennedy probabilmente mio padre si sbagliava ma le sue parole dicevano di 
lui, dei suoi ricordi e della sua fiducia nella pace.

La ballata di pace
Tutto questo mi ricorda la canzone di Fabrizio De André: “La guerra di Piero”1. 

Non è un caso perché proprio subito dopo la morte di mio padre ho scoperto le 
canzoni di De André e tra le prime proprio questa che tanto ricorda l’assurdità 
della guerra. Voglio citare solo alcune strofe anche se la canzone meriterebbe di 
essere citata per esteso

Lungo la sponda del mio torrente
Voglio che scendano i lucci argentati
Non i cadaveri dei soldati
Portati in braccio dalla corrente.
Questo dicevi ed era d’inverno 
……………………
Vedesti un uomo in fondo alla valle
Che aveva il tuo stesso identico umore
Ma la divisa di un altro colore.

Sparagli Piero, sparagli ora
E dopo un colpo sparagli ancora
Fino a che tu non lo vedrai esangue
Cadere in terra e coprire il suo sangue

1 De Andrè F. (1966) – La guerra di Piero.

Caterina Vezzoli



1 - 2019 23Εíρήnη, Eiréne

……………..

E mentre gli usi questa premura 
quello si volta, ti vede e ha paura 
ed imbracciata l’artiglieria 
non ti ricambia la cortesia.

Cadesti in terra senza un lamento
e ti accorgesti in un solo momento
che il tempo non ti sarebbe bastato 
a chieder perdono per ogni peccato.

Dormi sepolto in un campo di grano 
non hai la rosa non hai il tulipano 
che ti fan veglia dall’ombra dei fossi 
ma solo mille papaveri rossi. 

Queste parole racchiudono lo spirito di insensatezza per la guerra che mio 
padre mi ha trasmesso.

Prima di De André era stato il momento di Joan Baez2 “We shall overcome one 
day… we shall live in peace one day” e poi ci saranno le manifestazioni per la fine 
della guerra e la pace in Vietnam. 

Quando rivedo oggi i documentari sulla Guerra in Vietnam dove viene fatta 
luce su tutte le falsità raccontate dai Presidenti degli Stati Uniti, sul peso che 
la Guerra Fredda ha avuto sulle incongruenti e devastanti decisioni prese per 
contrastare l’avanzata del comunismo, quando sarebbe bastato ascoltare gli 
appelli al dialogo fatti da Ho Chi Minh al presidente Harry Truman e ai successivi 
abitanti della Casa Bianca fino al primo anno di John Fitzgerald Kennedy, mi sento 
veramente sconfortata ma soddisfatta per aver partecipato alle manifestazioni per 
la pace. Purtroppo, non sempre le manifestazioni erano pacifiche anche quando 
si offrivano fiori ai poliziotti. 

Mettete dei fiori nei vostri cannoni … per una ballata di pace3, era e resta 
un’aspirazione mai realizzata.

Quale pace, quale guerra?
Potremmo dire che la nostra è la prima generazione che non ha conosciuto la 

guerra, ma riflettendoci possiamo dire che abbiamo vissuto in pace? Le guerre 
sono state e sono ovunque attorno a noi. Guardato sul mappamondo il Mare 

2 Baez J. (1964) – We shall overcome 
3 I Giganti (1967) – Mettete dei fiori nei vostri cannoni

Le lettere dal fronte e desiderio di pace



 1 - 201924 Εíρήnη, Eiréne

Nostrum è una specie di lago: il nord Africa, i paesi medio-orientali sono così 
vicini, sono l’altra sponda del Mediterraneo. Questo mare è sempre stato fonte 
di scambio di merci e soprattutto di scambi culturali oltre che di guerre continue 
per la supremazia. Possiamo dire di essere in pace osservando quello che avviene 
attorno a noi? Che dire della guerra dei Balcani? I bombardieri NATO partivano 
dalla base di Aviano per sparare i proiettili di uranio impoverito sulla Serbia o 
in Bosnia. Lo scopo era fermare le avanzate militari – così ci hanno detto. Non 
scaricavano bombe su città o paesi ma l’uranio impoverito è noto per i suoi danni 
genetici e cancerogeni sulla popolazione. Nel cielo dell’Adriatico si vedevano i 
caccia bombardieri che volavano verso le loro destinazioni e ritornare dopo i raid. 
Non era guerra, eravamo i buoni, la vista delle scie e i rombi dei caccia non erano 
però rassicuranti.

Le vere guerre di oggi sono quelle economiche, sono le crisi economiche 
create dal mondo finanziario, come quella del 2008 i cui artefici, le banche, 
compresa la creazione dei modelli finanziari virtuali che hanno portato alla crisi, 
non sono stati puniti. Chi ha pagato e ancora sta pagando sono le classi medie che 
si sono impoverite e i poveri che sono diventati ancora più poveri. Parliamo della 
stragrande maggioranza della popolazione mondiale che non gioca in borsa, che 
non acquista i derivati, che non gonfia i bilanci con le private equities4. Ma queste 
guerre richiedono un approfondimento a sé, mi sembra però giusto menzionarle 
come ulteriore elemento che interroga su quale pace. 

Oggigiorno addirittura facciamo la guerra ai migranti, li lasciamo in mare, e 
quando pensiamo alle cifre di quelli che sono morti nel tentativo di raggiungere 
l’Europa dobbiamo riconoscere che stiamo assistendo ad una strage.

Agli inizi degli anni ’70 in Afghanistan ci si andava in autostop o con la Fiat 500 
di allora. Era un viaggio di grande scoperta che ci faceva invidiare gli amici che 
se ne stavano via mesi facendo esperienze incredibili che cambiavano la loro vita. 

Nel 1979 l’invasione sovietica dell’Afghanistan ha contrapposto mujaheddin 
e truppe sovietiche alleate della Repubblica Democratica dell’Afghanistan 
(RDA). I guerriglieri afgani erano sostenuti militarmente e finanziariamente da 
un gran numero di nazioni straniere, in pratica come in Vietnam sullo scacchiere 
internazionale si continuava la guerra fredda. 

Nel 1989 l’Armata Rossa si ritira dall’Afganistan ma la guerra si trasforma in 
guerra civile e poi… la pace non è ancora tornata. In Afghanistan con le minigonne 
e le 500 non ci torneremo ancora per molto.

La psicoanalisi e la guerra
Nella disperazione di comprendere qualcosa della complessità e della violenza 

del mondo nel quale viviamo ho sempre cercato di capire la storia dei paesi 

4 Le Monde Diplomatique (2018) – Libéraux contre populistes, un clivage trompeur. N°774.

Caterina Vezzoli



1 - 2019 25Εíρήnη, Eiréne

sconquassati dalle guerre e quali sono le ferite che li abitano in senso collettivo. 
Grazie al libro dello psichiatra e psicoanalista Vamik Volkan, Blood Lines. From 
Ethnic Pride to Ethnic Terrorism5, la mia intuizione junghiana sull’origine collettiva 
inconscia delle guerre trovava anche altrove un significato condiviso. In situazioni 
di stress i gruppi, esattamente come avviene agli individui, regrediscono a 
paradigmi di funzionamento arcaici. Emergono esattamente come negli individui 
lutti e traumi non elaborati e si impossessano della psiche collettiva. Memorie 
collettive ancestrali che possono essere vecchie di centinaia di anni, ma che sono 
alla base della cultura identitaria, si impossessano della psiche collettiva e portano 
ai comportamenti di distruzione che ben sappiamo avvenire in tutte le guerre. Le 
stragi delle guerre moderne hanno origine da un passato identitario traumatico. 
Ovviamente la domanda più che lecita è: ma se i traumi sono vecchi di centinaia 
di anni perché si attivano ad un certo punto? 

Le situazioni di stress presenti nella cultura inconscia collettiva dei popoli 
si attivano per varie ragioni, economiche, di sopravvivenza, di paura di perdita 
ulteriore di identità culturale a causa di discriminazione. Le società nelle quali 
viviamo, anche quelle democratiche, sono ben lontane dall’essere perfette e motivi 
di stress ed ingiustizie sono sempre presenti, ma la ragione per cui si scatenano le 
guerre è la fiducia cieca che viene data ai leader che a vario titolo danno voce al 
trauma inespresso promettendo non elaborazione, ma rivincita. Creando quindi 
nemici. 

È facile cadere nella concretizzazione e nella ricerca del capro espiatorio: 
spesso il leader di turno caduto poi in disgrazia, ma non è quello che interessa. 

In Blind Trust. Large Groups and Their Leaders in Times of Crisis and Terror6, 
Volkan mette in evidenza come il gruppo etnico si riferisca ad un’identità molto 
più basilare che non quella di identità nazionale. 

Pur non avendo mai veramente parlato il dialetto della mia città natale, dopo 
tanti anni vissuti in un’altra città, ancora capisco quando qualche parola o qualche 
frase viene detta nel dialetto dei miei primi anni di vita e subito si crea una sorta di 
riconoscimento. Addirittura, mi rendo conto di parlare involontariamente l’italiano 
con la cadenza tipica di quella zona. Il riconoscimento dell’origine comune porta 
ad una buona identificazione con un’etnia che riconosco inconsciamente come la 
mia. Tutto ciò è ancora più singolare perché nel mio gruppo familiare, sia quello 
ristretto che allargato, era chiaro che pur nel rispetto dell’origine e delle tradizioni 
locali la nostra appartenenza era italiana, e la prima lingua era l’Italiano, anche 
se negli scambi con le persone più semplici o con i compagni di scuola di tutte le 
estrazioni sociali parlavamo il dialetto. 

5 Volkan V. (1998) – Blood Lines. From Ethnic Pride to Ethnic Terrorism – Westview Press USA
6 Volkan V. (2004) – Blind Trust. Large Groups and Their Leaders in Times of Crisis andTerror. – Pitchstone 
Publishing 

Le lettere dal fronte e desiderio di pace



 1 - 201926 Εíρήnη, Eiréne

Se il mio luogo di origine fosse stato un villaggio del sud del Marocco e la 
religione fosse mussulmana che cosa proverei nel momento in cui sentissi parlare 
il dialetto della mia terra di origine? La mia buona identificazione sarebbe 
probabilmente con “Io sono Arabo e mussulmano” indipendentemente dalla mia 
nazionalità. Se poi a causa della mia appartenenza linguistica e religiosa in un 
contesto che non favorisse il mio gruppo etnico, se su di me venissero proiettate 
tutte le qualità negative che il gruppo nazionale dominante attribuisce alla mia 
etnia, forse finirei col credere di essere sbagliato. Forse entrerei in ansia e penserei 
che quello che si dice di me, che sono nero e brutto, potrebbe essere vero e forse 
vorrei essere bianco pur sapendo di non poterlo essere. Il riferimento è alla storia 
degli Afroamericani che a causa dell’apartheid finirono col desiderare di essere 
bianchi sviluppando disturbi psichiatrici che li depersonalizzavano. Questa è la 
situazione che Volkan definisce come absortion of others ‘bad’qualities, assorbire 
le qualità “negative” dell’altro.

Se poi comparisse sulla scena un leader carismatico che ristrutturasse la 
scena psicosociale e politica e delineasse attraverso la sua personalità di leader la 
possibilità di cambiare il mondo esterno a favore del gruppo etnico cui credo di 
appartenere, allora il mondo interiore del leader diverrebbe sia individualmente 
che per il gruppo di appartenenza la possibilità di riscatto; ma ciò può avvenire 
solo se c’è una regressione ed una rinuncia, inconsapevole ed inconscia, a pensare 
in modo individuale. Ovviamente gli atteggiamenti dei leader devono sostenere 
le teorie religiose o politiche esternalizzandole, attraverso: la retorica dei loro 
discorsi, i modi di vestire, il modo di presentarsi nelle situazioni pubbliche, 
facendo credere alla bontà e al successo certo dell’impresa di presa del potere sia 
sulla scena nazionale che internazionale. Significativo e patetico è il messaggio del 
regime fascista VINCEREMO stampato sulle cartoline postali dei soldati durante 
i primi anni di guerra.

Gli eventi storici mitologizzati dai leader si basano su una scelta di eventi 
gloriosi per contrastare gli eventi traumatici in corso. Le glorie passate vengono 
trasmesse dalla comunità nazionale attraverso le feste e le cerimonie. Basti 
ricordare Mussolini che sostituì il 1° Maggio, festa dei lavoratori, con il 21 Aprile, 
festa dei Natali di Roma e ancora più significativa è la motivazione che ne venne 
data “il 21 Aprile è una data gloriosa per l’Italia che guarda a Roma come alla 
Grande Madre”. La grandezza della Roma imperiale e la Mamma non potevano 
fare di meglio! Tale grandiosità era anche una risposta paradossale al trauma di 
una popolazione che era uscita spossata dalla Grande Guerra del 15/18 e che tra le 
possibilità future prendeva in considerazione il socialismo, inviso alla monarchia e 
alla società Cattolica. Il trauma era stata la guerra, la povertà e la sottomissione ai 
poteri forti: Chiesa e Monarchia. La gloria di Roma avrebbe dovuto compensare 
il trauma della povertà.

Caterina Vezzoli



1 - 2019 27Εíρήnη, Eiréne

Volkan ritiene che per capire le tragedie della Bosnia del 1992 e quella del 
Kosovo del 1999 sia necessario risalire alla sconfitta dei Serbi nella battaglia del 
Kosovo del 1389 da parte dell’Impero Ottomano che sterminò la nobiltà serba ed 
impose pesanti umiliazioni ai vinti. Uccidere i mussulmani era quindi un modo 
per vendicare le morti di 7 secoli prima. 

Regressione
Per Jung la regressione è il prodotto della dissociazione e l’abaissement du 

niveau mental porta ad un funzionamento arcaico. Dissociazione e abaissement 
du niveau mental sono alla base della costruzione teorica di Jung che deriva 
tale riflessione da Janet, come lui stesso dichiara nei suoi scritti del 1906 sulla 
dementia precox.

Il funzionamento dissociativo è particolarmente importante per capire che 
cosa può trascinare gli esseri umani in situazioni di violenza e vendetta primitive.

In situazioni di stress, di difficoltà, i complessi, i contenuti a tonalità affettiva, i 
mattoni della struttura psichica si dividono, si dissociano, ed emergono contenuti 
non elaborati perché traumatici e quindi non pensabili. Emergono come splinter 
psyche, come schegge psichiche che prendono il sopravvento e trasformano la 
personalità e l’agire. 

Succede ciò che Volkan ha descritto per le guerre della ex Jugoslavia, in 
situazioni di tensione estrema la psiche si dissocia ed emergono idee ed emozioni 
precedentemente inconsce e non elaborate. L’abaissement du niveau mental 
attinge non solo ad aspetti personali ma soprattutto a quelli collettivi. Per questo 
la storia della battaglia del 1389 diventa la realtà di oggi.

Jung dice che la dissociazione è una funzione naturale della psiche, che così 
può prendere in considerazione quello che è irrisolto sia a livello collettivo che a 
livello personale. In questo senso ci viene indicata la via da percorrere. 

Lo stato arcaico ci permette di contattare la parte inconscia e attraverso 
l’immaginazione possiamo avvicinare i contenuti dissociati. La funzione 
trascendente così incoraggiata dall’ascolto cosciente ed inconscio permetterà la 
nascita del nuovo e l’uscita momentanea dal conflitto. Nelle situazioni di guerra 
o guerriglia tutto questo non succede ed invece la psiche individuale è contagiata 
e posseduta dalla parte arcaica della psiche collettiva. Il materiale dissociato che 
dovrebbe essere usato per comprendere da dove viene la violenza che ci abita e 
l’ingiustificato furore che ci possiede, viene proiettato al di fuori sui “nemici” che 
ricevono tutti gli aspetti negativi che invece dovrebbero essere riconosciuti come 
aspetti che ci appartengono.

Non dobbiamo arrenderci di fronte alle emozioni e immagini violente e 
negative piuttosto dobbiamo provare ad entrarci e capire. Capire non in modo 
intellettuale ma attraverso il capire esperienziale, come dice Jung.

Le lettere dal fronte e desiderio di pace



 1 - 201928 Εíρήnη, Eiréne

I residui dei misfatti della Seconda guerra mondiale forse non sono stati 
sufficientemente elaborati; la cronaca politica odierna sembra riportarci 
addirittura alla guerra fredda. Tutto è molto complesso ma i traumi che abbiamo 
ereditato non sono stati sufficientemente elaborati e vorrei a questo punto seguire 
la via dei contenuti creativi per parlare o gettare uno sguardo oltre lo stallo e 
provare ad immaginare il futuro. 

Alcuni film e letture recenti mi hanno permesso di riflettere ulteriormente sul 
problema dell’identità e della guerra. 

Samuel Maoz: Foxtrot7

Il registra israeliano Samuel Maoz nel suo film Foxtrot, presentato a Venezia 
nel 2017, si interroga sull’identità dello Stato Israeliano e parrebbe uno spunto di 
riflessione importante se considerassimo che la popolazione di Israele è costituita 
da: Sionisti che si sono recati in Palestina (così allora dicevano) prima dell’inizio 
del secondo conflitto mondiale, dai sopravvissuti alla Shoah, dagli ebrei europei 
provenienti dai paesi dell’Est che sono arrivati portando le loro diversità culturali, 
da tanti altri ebrei che hanno fatto delle scelte di vita radicali e hanno deciso 
di vivere in Israele lasciando i paesi di origine. Come si legge all’aeroporto di 
Tel Aviv, a chi decide di vivere in Israele e ha i requisiti per essere accolto si 
chiede di imparare la lingua ebraica; non si chiede altro. Come mi ha spiegato un 
guidatore di taxi a Gerusalemme, uno tra i pochi che lavorava la notte di Shabbat, 
quindi probabilmente non ebreo ortodosso, in Israele ci sono molte religioni e 
molte nazionalità d’origine. Ci sono gli israeliani ebrei ortodossi, gli israeliani 
mussulmani, quelli cattolici e quelli cristiani di varie professioni. Sembrerebbero 
tutte delle buone ragioni per riflettere sull’identità dello stato che si chiama 
Israele, purtroppo non è così: la tensione si radicalizza nel conflitto tra ebrei e 
palestinesi, gli originari abitanti del paese. 

Il ministro della cultura israeliano, la signora Miri Regev, è intervenuta 
direttamente contro la proiezione del film all’estero dicendo che il film è anti-
Israele. Maoz ha in realtà cercato di rappresentare attraverso i personaggi del suo 
film proprio le realtà contraddittorie e i molteplici traumi che affliggono Israele. 
Il film inizia con il signor Michael Feldman, architetto che apre la porta a tre 
uomini in uniforme: sono venuti ad annunciare la morte del figlio Yonatan che 
presta servizio nella Tsahal, le forze di difesa israeliane fondate da Ben Gurion. La 
madre, Daphna, sviene ed è immediatamente sedata da uno dei tre annunciatori 
di morte. Michael Feldman ha il dovere di avvisare la propria madre, nonna del 
soldato morto. Affetta da demenza, la nonna frequenta corsi di danza con altri 
pazienti che portano nientemeno che un pigiama a strisce (!). La madre parla al 
figlio solo in tedesco, l’unica lingua che nel suo decadimento ha mantenuto proprio 

7 Maoz S. (2017) – Foxtrot 

Caterina Vezzoli



1 - 2019 29Εíρήnη, Eiréne

perché è probabilmente la prima che ha imparato. È chiaro il collegamento tra la 
nascita dello stato di Israele e la Shoah. La nonna è sopravvissuta alla Shoah, ma 
l’unica lingua che ancora parla è quella degli aguzzini; il nipote non sopravvive 
ad Israele. 

Un trauma come quello dello sterminio degli ebrei europei, a cui in varia 
misura inizialmente tutti i paesi europei hanno contribuito, è stato elaborato? La 
Germania è tra i paesi Europei quello che forse più di tutti ha riconosciuto i danni. 
Forse il muro di Berlino durato fino al 1989 ha contribuito a ricordare ai tedeschi 
i danni dell’ideologia nazista e della guerra. A Berlino i luoghi del genocidio sono 
ben evidenziati ed è impossibile muoversi per la città senza ricordare dove si è e 
che cosa lì è successo. 

Tornando al film di Maoz il check-point dove i giovani soldati sono di guardia 
è in un deserto fangoso e la casamatta è protetta da un ombrellone fatto di stracci. 
I soldati si alternano tra la guardia ad un luogo deserto su una strada dove non 
passa quasi mai nessuno e una caserma costituita da un carrozzone metallico senza 
finestre che sotto il sole cocente rischia di fondere le ruote e di sprofondare. I 
soldati sono giovani, ritratti sia all’esterno quando sono di guardia al deserto, che 
all’interno quando si riposano. La loro missione ha le caratteristiche dell’assurdo, 
nell’assurdità di una frontiera che non c’è. 

Si assiste ad una danza di Yonatan che imbraccia il fucile danzando appunto il 
foxtrot. Un gruppo di civili palestinesi viene ucciso dall’artiglieria israeliana, ma 
nel film non è chiaro se per errore accidentale o come crimine di guerra. Tutto resta 
nel reale/irreale che il cineasta enfatizza, filmando le azioni con inquadrature da 
fumetto, il passatempo preferito da Yonatan nella noia infinita delle sue giornate. 
Foxtrot è la lettera F dell’alfabeto militare, la bandiera che la rappresenta nel 
codice segnaletico nautico significa: sono in avaria; comunicate con me. Come se 
non bastasse nel film viene sottolineato che il foxtrot è una danza che riporta i 
danzatori sempre allo stesso punto di partenza. 

È un film che nella sua rigorosità narrativa senza sentimentalismi strazia il 
cuore e ci porta a riflettere sul ciò che non è stato elaborato. In questo caso è la 
Shoah e la nascita cruenta di Israele che ancora non ha potuto essere elaborata. 
A questo proposito un libro recente scritto da uno scrittore arabo libanese molto 
noto, che vive ed insegna negli Stati Uniti, ha aperto ad altri fantasmi ed alla 
Nakba palestinese.

Elias Khoury: Les Enfants du Ghetto. Je m’Appelle Adam8

Devo ammettere che Khoury è uno dei miei autori preferiti: la sua visione, 
le sue storie, su come si è arrivati allo sfacelo del Libano e del Medio Oriente è 
per me sempre molto significativa. I suoi scritti risuonano dentro di me insieme 

8 Khoury E. (2018) – Les Enfants du Ghetto. Je m’Appelle Adam – Act Sud 

Le lettere dal fronte e desiderio di pace



 1 - 201930 Εíρήnη, Eiréne

a quelli dello scrittore israeliano Amos Oz. Ciò che li accumuna è un occhio 
pietoso ma allo stesso tempo di denuncia di quello che solitamente viene taciuto. 
Aggiungono alla tragica realtà un sentimento di empatia sia per le vittime che per 
gli aggressori.

L’ultimo libro di Khoury che ho letto durante le vacanze, proprio come 
accompagnamento a questo mio articolo sulla pace o perché la guerra, ha aperto 
pagine di storia che nella mia superficialità non avevo mai veramente considerato.

La storia, che non racconterò, è quella di come nel 1948 le truppe del nascente 
stato palestinese costrinsero gli arabi e i palestinesi che vivevano in Palestina in un 
ghetto creato dai soldati israeliani e recintato da filo spinato. Il filo spinato sarà 
rimosso solo dopo la risoluzione dell’Onu del 1949. Gli abitanti arabo palestinesi 
che riuscirono a fuggire si rifugiarono presso gli altri stati arabi o verso i campi 
profughi come Sabra e Shatila. 

Un ghetto – come dice il narratore – è sempre un ghetto e la vita che lì si vive 
non è vita. La città e i terreni attorno sono stati devastati. La puzza dei cadaveri 
è tutto attorno, i palestinesi rinchiusi non hanno cibo e non hanno acqua e per 
poter bere l’acqua forse infetta delle abluzioni devono avere l’autorizzazione del 
comandante israeliano che tarda a venire. Il ghetto non è finito nel 1949: quando 
è stato tolto il filo spinato è restato inciso nel cuore di chi lì ha vissuto. Così come 
molti palestinesi sono restati nel ghetto perché non potevano tornare alle loro 
case e anche perché lì avevano cercato di stabilire delle radici.

Ci sono pagine che ricordano il modo di procedere dei nazisti. Gli uomini più 
vigorosi sono utilizzati per ripulire la città e le case dai cadaveri che vengono buttati 
nella fossa comune: un lavoro che dura un mese. Altri devono svuotare i negozi e 
le case dalle derrate alimentari e caricarle sui camion dell’esercito. Quando infine 
possono approvvigionarsi d’acqua nell’aranceto di uno dei palestinesi imprigionati 
nel ghetto, viene loro impedito di raccogliere le arance che sono cadute a terra, ma 
che ancora possono essere raccolte, perché tutto quello che lì c’è da quel momento 
è proprietà dello stato di Israele. Un giovane che si arrampica sul filo spinato in un 
tentativo insensato di fuga viene brutalmente ucciso.

In questo racconto il narratore, che dopo essere uscito dal ghetto è diventato 
un insegnante di letteratura ad Haifa e poi è emigrato a New York dove ha aperto 
un ristorante di falafel, vive l’impossibilità ad elaborare la tragedia vissuta. Uno 
dei fattori di sofferenza è la perdita di identità culturale: i nomi delle vie di quella 
che era la città nella quale vivevano sono stati cambiati e la via Saladin è diventata 
la via Tsasal. È nei dettagli che si vive la tragedia di perdere tutto ciò che era dato 
per certo, per acquisito, tutto ciò che faceva sentire a casa. Dopo cinquant’anni 
gli abitanti dell’ex ghetto, anche quando si ritrovano a New York, di quello che 
hanno vissuto non vogliono e non possono parlare. Il silenzio delle vittime. 

Caterina Vezzoli



1 - 2019 31Εíρήnη, Eiréne

La mancata elaborazione del trauma della guerra
Il narratore di Les enfants du ghetto non vuole paragonare la Nakba (Catastrofe) 

alla Shoah ma:
“Che cosa ha portato i sopravvissuti dei forni crematori che avevano lavorato nei 

Sonderkommando, alla colonia di Ben Shemen, situata a fianco di Lod a raccontare 
le loro sofferenze quando incenerivano le vittime?”9

Il villaggio per giovani e la foresta di Ben Shemen, costruiti inizialmente nel 
1907 su terreni acquistati dagli abitanti palestinesi e arabi del luogo, ha accolto alla 
fine della Seconda guerra mondiale gli ebrei che migravano dall’Europa dell’est 
e i sopravvissuti ai campi di sterminio. Nel 1949 dopo l’espulsione, la creazione 
dei ghetti e le uccisioni degli arabi palestinesi, una coalizione araba ha assalito il 
villaggio che è però stato immediatamente riconquistato dall’esercito israeliano.

Il ghetto di Lod, creato vicino alla colonia di Ben Shemen, è un evento 
marginale; non è uno sterminio programmato in grande stile come i lager e le 
camere a gas naziste. Dice però trent’anni dopo uno degli ex-giovani del gruppo 
che raccoglieva i cadaveri:

“Cerco di capire, perché ho vissuto la prova, e mi sono identificato, ho persino 
creduto, in un certo periodo della mia vita, di essere un ebreo, figlio di un 
sopravvissuto al ghetto di Varsavia…

i giovani del ghetto palestinese sono stati una nuova categoria del 
Sonderkommando…”10

Il legame tra il film di Moaz e il libro di Khoury sta nel silenzio sulle vittime e 
nella confusione che si crea tra l’aggressore e il suo essere stato vittima. 

Sia nel film di Moaz che nel libro di Khuory le vittime descrivono l’impossibilità 
a dire e rievocare il trauma ed è solo dopo molto tempo ed un ulteriore abuso o 
per il riemergere di ricordi dissociati che iniziano a ricordare ed a cercare di dare 
un senso. 

Khuory ci obbliga ad occuparci dell’identificazione con l’aggressore. 
 

Identificazione con l’aggressore
L’identificazione con l’aggressore, descritta da Sandor Ferenczi, è il risultato 

della mancata elaborazione del trauma. Nel 1932, in Confusione di lingue tra gli 
adulti e il bambino11, Ferenczi descrive dall’interno l’introiezione dell’aggressore. 
La vittima assimilando l’esperienza angosciante finisce con l’identificarsi con 
l’aggressore e ne assume il ruolo e gli attributi.

La descrizione di Ferenczi basata sui traumi dei bambini abusati sessualmente, 
proprio perché descrizione dall’interno, va ben oltre la situazione specifica e ben 

9 Khoury E. (2018) – Les Enfants du Ghetto. Je m’Appelle Adam – Act Sud 
10 Khoury E. (2018) – Les Enfants du Ghetto. Je m’Appelle Adam – Act Sud
11 Ferenczi S. (1932) – Confusione di lingue tra gli adulti e il bambino – Vol. IV Opere, Cortina Editore 1992 
– p. 91-100 

Le lettere dal fronte e desiderio di pace



 1 - 201932 Εíρήnη, Eiréne

si adatta a comprendere il fenomeno delle conseguenze degli abusi, i traumi e le 
violenze siano essi sessuali, fisici o psichici.

Per sopravvivere, la vittima rinuncia a se stessa e si consegna all’aggressore 
identificandosi con ciò che l’aggressore vuole che sia e senta. La vittima sente 
quello che l’aggressore stesso prova e ciò che l’aggressore vuole che la vittima 
senta. Le reazioni di disgusto, odio e difesa sono inibite dalla paura e la vittima si 
sottomette. Schiacciata dalla paura la vittima si sottomette all’aggressore e rinuncia 
alla sua identità, addirittura si confonde con l’aggressore. Le parole del giovane 
palestinese costretto a far parte del Sonderkommando lo spiegano molto bene:

e mi sono identificato, ho persino creduto, in un certo periodo della mia vita, di 
essere un ebreo, figlio di un sopravvissuto al ghetto di Varsavia.

Il fenomeno, quindi, non è una identificazione lineare con l’aggressore, ma 
piuttosto una dissociazione, dove nella mente della vittima la paura blocca le 
reazioni di difesa per lasciare posto alle percezioni dell’aggressore, come se 
l’abuso fosse vissuto dall’esterno fino alla totale negazione della realtà.

Per Ferenczi è un fenomeno di intelligenza inconscia priva di affetti per 
preservare la vita. I meccanismi di distanziamento e oblio sono necessari per 
mantenere un rapporto adattivo con la realtà e con l’aggressore. L’introiezione 
dell’evento traumatico e il ricordo dell’aggressore che ha provocato il trauma, 
dissociandosi vengono relegati in un livello inconscio più o meno arcaico, non 
scompaiono e possono riemergere sia come fenomeni di disagio psichico che 
come ripetizione di azioni. Dopo essere stati brutalmente aggrediti, seviziati e 
traumatizzati, è possibile assumere l’identità dell’aggressore perché la mancata 
elaborazione alimenta la confusione di identità tra vittima e carnefice.

Tutto ciò ci ricollega a Volkan ed alla sua analisi dell’importanza di elaborare i 
traumi etnici se non vogliamo perpetuare i genocidi e le guerre.

Sono in Avaria; comunicate con me
Leggo sul Financial Time12 del 25 agosto 2018, mentre sto completando questo 

articolo entro i termini previsti dalla dead-line, che dal 1° gennaio 2018 ben trenta 
veterani inglesi della guerra in Afghanistan si sono suicidati, la maggior parte 
aveva meno di trent’anni. I dati sono forniti dall’associazione Icarus costituita da 
terapeuti che hanno una formazione in ambito militare. La stima dei suicidi, dice 
l’articolo, è probabilmente inferiore alla realtà anche perché le autorità militari 
non riconoscono e non confermano i numeri di Icarus. 

Così come è stato per i veterani nella guerra in Vietnam i soldati portano la 
guerra a casa con loro e non riescono ad uscirne. La sindrome da stress post 
traumatico non li abbandona e, dice l’articolo che riporta commenti di specialisti 
autorevoli nel trattamento della sindrome, i farmaci non bastano. 

12 Green M. (25/26 August 2018) – The Home Front – FTweekend

Caterina Vezzoli



1 - 2019 33Εíρήnη, Eiréne

Si chiede il giornalista che ha scritto l’articolo: possiamo trasformare il dolore 
emotivo? Il trauma vive sulla memoria emotiva che è del corpo e il lavoro non può 
che essere fatto in profondità. Il giornalista Matthew Green riferisce la visione di 
Jung dei fiumi di sangue che dilagano in Europa e ne cita la frase la vera terapia 
è nell’approccio al numinoso. Green non è un militare ma un reporter dalle zone 
di guerra del Medio Oriente, dell’Asia, ed è stato corrispondente in Iraq e in 
Afghanistan con i Marines e nel 2012 in Pakistan per riportare della lotta contro 
i Talebani. Di guerre quindi ne ha viste tante, anche se non le ha combattute da 
soldato. Racconta che ha combattuto contro la depressione e che lo scopo del suo 
articolo è di parlare senza falsità di quello che chiama “The home front”: portarsi 
l’esperienza della vita al fronte a casa. Jamie Sanders, racconta Green, è un 
tiratore scelto che ha combattuto in Afghanistan nel 2016/2017 e ha corso rischi 
in guerra, ma sicuramente inferiori a quello in cui si è ritrovato nel garage di casa 
con una corda attorno al collo. Era il suo ultimo giorno in uniforme e si è salvato 
perché ha pensato ai suoi due figli e si è sciolto la corda che si era messo intorno 
al collo. Ripensando a questa esperienza dichiara che “è stato come incontrare 
Dio”. Dopo essere stato all’inferno, verrebbe da dire. Jamie dice che una parte 
di lui avrebbe voluto dire al tiratore scelto talebano, il tenace nemico che aveva 
di fronte a Sangin, “Ehilà amico, cosa stai facendo? Non spariamoci l’un l’altro”. 
Ha scoperto attraverso questi pensieri che quello del tiratore scelto non era il suo 
mestiere e fino a quel momento non lo sapeva. 

La conclusione di Green, dopo aver citato Jung, a proposito del numinoso 
è che bisogna osare, andare al di là ed entrare nella profondità nel corpo. Per 
uscire dal fango psichico è necessario non agire in isolamento, ma trovare modi di 
elaborare anche in modo collettivo il trauma delle guerre che passa attraverso le 
generazioni e in qualche modo tocca tutti noi. Infatti, dice Green, il risanamento 
non può avvenire nell’isolamento; deve essere condiviso perché riguarda la società 
in generale. Riflettere sui traumi passati è importante se dobbiamo liberarci dei 
traumi del passato. In Inghilterra, soprattutto a Londra, sono in programmazione 
diversi piece teatrali che riguardano proprio i disturbi dei reduci. In una di 
queste rappresentazioni teatrali recita la madre di uno dei giovani militari che si è 
suicidato. “A Brave Face”, si occupa dell’impatto del Disturbo Post Traumatico 
da Stress sui reduci e sulle loro famiglie. 

Il trauma viene trasmesso attraverso le generazioni e quindi anche i familiari 
hanno la necessità di rielaborare i traumi. Inoltre, la trasmissione epigenetica del 
trauma è una realtà acquisita da un punto di vista scientifico. Per quanto riguarda 
però il trattamento clinico che in qualche modo Green invoca, il concetto di 
psicoide meglio si addice a comprendere come usare le risorse psichiche.

Le lettere dal fronte e desiderio di pace



 1 - 201934 Εíρήnη, Eiréne

Psicoide
Jung elabora il concetto di psicoide per introdurre la dimensione ermeneutica 

del significato come unico scopo della psiche e quindi della relazione analitica. 
Nella situazione analitica, dice Jung, la natura deve poter lavorare nella sua 
interezza13, senza restrizioni. Nel lavoro al limite del caos, essenza dell’incontro 
analitico, ci troviamo a non sapere quello che accadrà e neanche quello che è 
veramente accaduto. Nella dimensione ermeneutica il significato, dice ancora 
Jung, è una interpretazione antropomorfica14: quando la psiche osserva se 
stessa è difficile stabilire l’esistenza di un significato oggettivo. In questo senso 
l’ermeneutica è dialogica e si stabilisce attraverso il dialogo tra interprete e 
interpretato. Il significato, quindi, non è causale ma trascendente. 

Con il termine inconscio psicoide, Jung si riferisce al significato latente ed 
inconscio che esiste nella materia, non solo nella psiche umana, e ancora meno 
nella mente cosciente15. 

Il numinoso come strada della vera terapia risiede nella dimensione psicoide e 
nella relazione dialogica che si crea all’interno della relazione analitica tra analista 
e paziente. Sottostante il significato soggettivo creato dalla relazione, esiste un 
significato oggettivo essenzialmente inconscio che ha bisogno di essere trovato. 
Il concetto di psicoide implica un approccio mantico intuitivo16 al paziente che 
permetta alla funzione trascendente di costellarsi. Quindi il modo di trattare 
i traumi individuali e collettivi dovrebbe essere sì quello di tenere conto della 
componente soggettiva, ma anche di andarne al di là e capirne il significato 
inconscio e collettivo. 

Il materiale inconscio che emerge dalla dissociazione dovuta al trauma della 
guerra, se non riconosciuto ed elaborato, continua a creare danni. Se non si lavora 
a trovare il significato soggettivo ed oggettivo del disagio individuale vissuto dalla 
persona affetta da depressione, o DPTS, gli effetti continueranno a farsi sentire e 
i farmaci non bastano. I giovani soldati inglesi che si sono suicidati avevano avuto 
le pillole, ma non un luogo di terapia. L’alcol poi è un tentativo di autocura che 
unito ai farmaci destabilizza ancora di più i soggetti affetti da DPTS.

Sappiamo delle difficoltà dei reduci fin dalla Prima guerra mondiale, per 
non parlare di quelli della guerra del Vietnam. Un paio di libri famosi dello 
psichiatra Shay Jonathan, Achilles in Vietnam. Cobmat Trauma and the Undoing 
of Character17 e Odysseus in America. Combat Trauma and the Trails of Coming 
Home18, usando gli eroi omerici ci hanno fatto scoprire la solitudine e l’isolamento 

13 Jung,C.G. (1955a) – Sincronicità – CW 8.
14 Jung,C.G. (1955a) – Sincronicità – CW 8.
15 Bright G. (1997) – Syncronicity as a basis of analytic attitude. JAP 42 (613-635)
16 Bright G. (1997) – Syncronicity as a basis of analytic attitude. JAP 42 (613-635)
17 Shay J. (1994) – Achilles in Vietnam. Cobmat Trauma and the Undoing of Character – Scribner 
18 Shay J. (2002) – Odysseus in America. Combat Trauma and the Trails of Coming Home – Scribner

Caterina Vezzoli



1 - 2019 35Εíρήnη, Eiréne

di questi giovani che tornando, psichicamente e a volte fisicamente devastati dalla 
barbarie della guerra, non trovavano nessuno che potesse capire il loro disagio. 
Le famiglie, i loro cari, le loro mogli, i loro figli non li riconoscevano; non erano 
più gli uomini che avevano amato e comunque loro, i reduci, non sapevano più 
avere relazioni. Si svegliavano da incubi feroci che li portavano a cercare le armi o 
i coltelli da cucina per aggredire chi dormiva vicino a loro. Dai reduci che hanno 
cercato di curarsi sappiamo quanto è stato difficile lasciare la guerra e ritornare 
umani. 

Anche i reduci come mio padre, che pure aveva trovato nel suo pacifismo 
una risposta sensata a quello che era stato costretto a subire e a fare, che forse 
aveva avuto la fortuna di non perdere del tutto la sua umanità, la guerra non 
l’hanno mai dimenticata. È sempre stata un incubo. Non ha mai smesso di essere 
un’esperienza traumatica.

Il numinoso è anche la dimensione metafisica di ricercare e scoprire il significato 
epistemologico al di là del soggettivo. La possibilità di scoprire il significato ha 
bisogno di confini, ma non può essere identificato con il contenitore e neppure 
con il contenuto. Il numinoso si attua quando un significato, essenzialmente 
inconscio, può emergere nello spazio più vicino alla coscienza. La metafisica della 
natura nella sua totalità o interezza richiede una dimensione dialogica per poter 
emergere. Il significato psicoide è sia oggettivo che soggettivo, esiste sia nella 
materia che nella mente, è sia collettivo che individuale. La sincronicità riguarda 
la correlazione degli eventi, l’inconscio psicoide è portatore del significato.

Penso sia chiaro che la cura attraverso il numinoso, per riprendere il discorso 
di Green, implica un dialogo con l’inconscio; in un certo senso significa dare 
forma alla trascendenza che è la componente oggettiva della materia psicoide.

A questo proposito vorrei portare una testimonianza vissuta ad Avignone alla 
fine del mese di agosto. Con una collega inglese ho avuto la fortuna di condurre 
il social dream matrix del Congresso Europeo. Ho avuto quindi la possibilità 
di vedere come la matrice inconscia si strutturasse e portasse le diverse culture 
europee e nord africane, compresa quella israeliana, a comunicare tra loro. La 
situazione più commovente si è verificata l’ultima mattina del dream matrix. Dopo 
la cena di gala della sera precedente il gruppo si era un po’ ridotto e inoltre alcuni 
congressisti, dovendo partire, non potevano partecipare. In questa situazione 
gli inconsci si sono costellati ed è stato possibile sperimentare la vicinanza e le 
affinità non soltanto tra le culture Europee, se pur differenti, ma anche le affinità 
tra israeliani di origine est europea e la cultura araba e mussulmana. L’inconscio 
psicoide ha fornito il significato: variazioni sulla terra madre, rappresentata 
dalle immagini delle nonne apparse nei sogni; la situazione del dream matrix 
ha favorito il dialogo attorno a questioni etniche che si è scoperto essere molto 
vicine. Un dialogo profondo e di riconoscimento reciproco si è sviluppato 

Le lettere dal fronte e desiderio di pace



 1 - 201936 Εíρήnη, Eiréne

attorno al significato; senza nessuna retorica è stato possibile scambiare in senso 
epistemologico la natura profonda delle cose della vita e delle generazioni che ci 
hanno preceduto. 

Ho vissuto questa esperienza come un grande dono che mi incoraggia a credere 
nell’etica dell’epistemologia dell’inconscio, così come ci viene proposta da Jung.

 
Conclusione

Sono grata ai colleghi della redazione di Enkelados che mi hanno dato 
l’opportunità di raccontare e raccontarmi della mia eredità. Questo lavoro è 
anche la testimonianza di come la matrice psicoide si presenti nella nostra vita. 
Invitato o no, Dio sarà presente.

Caterina Vezzoli



1 - 2019 37Εíρήnη, Eiréne

ASPETTI MITOLOGICI E SIMBOLICI 
DELL’ASANA DEL GUERRIERO 
NELLO YOGA

Carmen Prestifilippo

Riassunto
Avendo come presupposto che lo yoga non può assolutamente essere consi-
derato come una disciplina che coinvolge solo il corpo, ma come invece una 
pratica orientale antica e archetipica con basi filosofiche, mitologiche, religiose, 
questo articolo ha come finalità l’analisi mitologica, filosofica, religiosa di una 
specifica posizione yogica, quella del guerriero, in sanscrito virabhadrasana. Il 
termine nasce da Virabhadra, eroe-guerriero dall’ira di Siva contro il suocero 
in quanto responsabile dell’opposizione dell’amore tra Siva e Sati, che porta 
la morte di Sati. Nella sua lotta necessita di forza, flessibilità ed equilibrio, as-
sumendo delle posizioni, delle asana, frequenti nella pratica yogica orientale e 
occidentale. 
La figura di Virabhadra verrà interpretata come la necessaria morte prima della 
rinascita, come una sorta di funzione trascendente necessaria all’individuazione 
del padre.

Summary
As an assumption that yoga can’t be considered as a discipline that involves only 
the body, but instead as an ancient and archetypal oriental practice with phi-
losophical, mythological and religious bases, this article has the purpose of the 
mythological and philosophical analysis, religious of a specific yogic position, 
that of the warrior, in Sanskrit virabhadrasana. The term comes from Virabha-
dra, hero-warrior from Siva’s wrath against his father-in-law as responsible for 
the opposition of love between Siva and Sati, which leads to the death of Sati. In 
her struggle she needs strength, flexibility and balance, taking positions, asanas, 
frequent in Eastern and Western yogic practice.
The figure of Virabhadra will be interpreted as the necessary death before re-
birth, as a sort of transcendent function necessary for the identification of the 
father.
 
Résumé
En supposant que le yoga ne peut pas être considéré comme une discipline qui 
ne concerne que le corps, mais plutôt comme une pratique orientale ancienne 
et archétypique avec des bases philosophiques, mythologiques et religieuses, 
cet article a pour but l’analyse mythologique et philosophique, religieux d’une 
position yoguique spécifique, celle du guerrier, en sanscrit virabhadrasana. Le 
terme vient de Virabhadra, héros-guerrier de la colère de Siva contre son beau-
père en tant que responsable de l’opposition de l’amour entre Siva et Sati, ce 
qui conduit à la mort de Sati. Dans sa lutte, elle a besoin de force, de souplesse 
et d’équilibre, en prenant des positions, des asanas, fréquents dans la prati-
que yogique orientale et occidentale. La figure de Virabhadra sera interprétée 
comme la mort nécessaire avant la renaissance, comme une sorte de fonction 
transcendante nécessaire à l’identification du père.

Parole chiave

Yoga, 
archetipo, eroe-
guerriero,
Virabhadra, 
necessaria morte 
prima della rinascita.



 1 - 201938 Εíρήnη, Eiréne

Lo yoga richiede uno sforzo completo e totale che coinvolge e forma 
l’intero essere umano. Non vi sono ripetizioni meccaniche o la man-
canza di sincerità come nelle preghiere formali o nelle intenzioni vel-
leitarie. Per la sua vera natura lo yoga è ogni volta e in ogni momento 
un atto di vita.

(Iyengar 2003, p. 10).

Jung e lo yoga

“Lo yoga è una scienza pragmatica senza tempo, sviluppatasi nel corso di 
migliaia di anni, che si occupa del benessere fisico, morale, mentale e spiri-

tuale dell’uomo nel suo insieme” (Iyengar 2003, p. 15). La sua genesi, di matrice 
orientale, ha radici mitologiche, filosofiche, etiche, religiose. In Oriente ancora 
oggi lo yoga è espressione di spiritualità, una modalità volta alla purezza del cor-
po e dello spirito, all’umiltà e all’altruismo. “Lo yoga è stato inoltre definito come 
saggezza, armonia e moderazione nel modo di vivere” (Iyengar 2003).

Come afferma Jung (1936), lo yoga approda in Occidente circa un secolo fa, 
nel momento in cui diventano celebri le Upanisad, ma nella teoresi junghiana “lo 
yoga in occidente può difficilmente essere paragonato a ciò che significa in India. In 
Occidente le dottrine orientali incontrarono una particolare situazione spirituale 
che l’India non conosceva, e cioè la rigida separazione tra scienza e fede che già esi-
steva quando le dottrine dello yoga cominciavano a essere conosciute” (Jung, 1936, 
p. 541).

Ma, come verrà esposto nelle conclusioni, il coinvolgimento di corpo, spirito 
e psiche nella pratica dello yoga è naturale tanto quanto lo è il percorso indivi-
duativo. È un percorso che trascende la razionalità e gli aspetti più cognitivi, 
coinvolgendo e attivando processi di tipo profondo. 

E Jung stesso (1934) sostiene che lo yoga offre all’Occidente una filosofia d’i-
naudita profondità: “I numerosi esercizi yoga esclusivamente fisici rappresentano 
anche un’igiene psicologica molto superiore alla solita ginnastica, in quanto non è 
solo scientifico-meccanica, ma anche filosofica. Attraverso gli esercizi, essa mette il 
corpo in contatto con l’interezza dello spirito […]. Quando l’azione del singolo è 
contemporaneamente un evento cosmico, l’emozione fisica (innervazione) si collega 
con quella spirituale (idea cosmica). Ne deriva un’interezza che nessuna tecnica, per 
quanto scientifica sia, potrà mai produrre […]. Lo yoga è l’adeguata espressione e 
il metodo pienamente adatto a fondere insieme corpo e spirito fino a farne un’unità 
difficilmente contestabile” (Jung, 1934, p. 544)

La pratica delle forme di yoga dinamico prevede la sequenza di una serie di 
asana, in sanscrito posizioni: ognuna di esse ha una sua simbologia e filosofia, 
ognuna di esse mira ad un’unità tra corpo e spirito, ognuna di esse richiede una 

Carmen Prestifilippo



1 - 2019 39Εíρήnη, Eiréne

continua espansione e allungamento del corpo, che simbolicamente richiama l’e-
spansione della psiche verso il Sé. 

Questo lavoro nasce da una precisa curiosità: nell’Hatha yoga e Ashtanga yoga 
ci sono tre asana, denominate “guerriero”, in sanscrito virabhadrasana. Ci si è 
chiesti come e perché in una displiplina di natura orientale volta all’armonia, 
all’unione degli opposti, alla “pace”, compaia in misura preponderante, fiera, 
elegante, l’asana del guerriero. E sarà proprio la figura di Virabhadra, densa di 
significato simbolico e psicodinamico, tema del presente lavoro.

Il mito di Virabhadra: ciclo vita-morte-vita
Virabhadra è figlio di Sìva, il dio della distruzione, che lo genera strappandosi 

un ricciolo di capelli in un momento d’ira. 
L’Amore tra Sìva e Sati, simbolo dello hieros gamos, dell’integrazione tra Ying 

e Yang, in termini junghiani tra Animus e Anima sembra trovare un “conflitto”, 
una disarmonia nel momento in cui il padre di Sati, Daksa, simbolo dell’ego che 
distrugge l’amore, si oppone alla loro unione e al loro amore. 

La donna si fa prendere dallo sconforto e si abbandona ad uno stato medi-
tativo vicino alla morte, suscitando le ire funeste di Sìva, che rischia, con le sue 
lacrime, il dolore, il suo lutto, di distruggere il mondo (Zimmer, 1946).

Secondo un’altra versione del mito un giorno Daksa celebra una grande festa, 
ma non invita né sua figlia Sati, né il marito. Sati va comunque alla festa ma sen-
tendosi umiliata e insultata, si getta nel fuoco e muore (Iyengar 2003).

Siva non riesce ad elaborare il lutto e la rabbia; motivato proprio dalla rabbia 
genera Virabhadra per ottenere vendetta: vuole la testa decapitata del suocero. 
Appena nato l’eroe è chiamato a questo ingrato compito e destino.

Facendo un volo pindarico tra mitologia e posizioni yogiche, il Guerriero I 
(come illustrato in figura) nel mito è Virabhadra che si prepara ad andare dal 
nonno.

Aspetti mitologici e simbolici dell’asana del Guerriero nello yoga



 1 - 201940 Εíρήnη, Eiréne

Virabhadrasana I
I tre principi base dello yoga sono forza, flessibilità ed equilibrio. Sicuramente 

il virabhadrasana I richiede una grande forza in tutto il corpo: le gambe sono di-
stanti e attive, forti, il torace è attivo e proteso verso l’alto, la schiena è in espansio-
ne e forte, le braccia si estendono quanto più verso l’alto e simboleggiano la spada.

Naturamente la forza del corpo richiesta da questa asana è specchio di una 
forza della psiche che sa di dover lottare e si prepara all’ingrato compito.

Virabhadrasana II
La asana del guerriero II è simbolo dell’eroe che prende la mira, le braccia 

rappresentano l’arco o la spada. Anche questa è una posizione di forza che ri-
chiede grande precisione. In entrambe, virabhadrasana I e II è richiesta non solo 
forza, ma anche tecnica (come in tutte le asana): la gamba stesa deve essere drit-
ta e perfettamente tesa, forte, quella piegata deve trovare il giusto allineamento 
tra ginocchio e tallone, anche i due talloni tra loro sono perfettamente allineati, 
l’addome è attivo, le braccia devono allungarsi quanto più possibile in alto nella 
prima asana, parallelamente nella seconda.

E mentre le prime due posizioni sono caratterizzate dalla forza e flessibilità, il 
gesto finale ha come elemento caratterizzante l’equilibrio. 

Virabhadrasana III
Braccia, gambe, schiena, torace sono perfettamente allineati, e l’Eroe, col 

grande equilibrio che la posizione richiede, è pronto a sferzare il colpo e a rag-
giungere il suo obiettivo. 

Se ci soffermasse solo ad una lettura della posizione del corpo potrebbe sem-
brare strano che la preparazione abbia come elemento cardine la forza, mentre il 
gesto di attacco sembra sferzato in equilibrio, col rischio di cadere e fallire. 

Carmen Prestifilippo



1 - 2019 41Εíρήnη, Eiréne

Ma a livello psicodinamico ha un significato molto pregnante: se leggiamo il 
guerriero come colui che lotta con l’Ombra, con i limiti, con le parti di sé oscure, 
allora diventa molto più comprensibile l’importanza dell’equilibrio.

E in realtà il percorso di Virabhadra non è un percorso di morte, ma di pace, 
di rinascita, di unione: a questo punto, Sìva si reca sul luogo ed è mosso da com-
passione, riporta in vita Daksa, impiantandogli la testa del primo animale che 
trova (tra le versioni più ricorrenti si tratta della testa di un ariete). 

Torna infatti a regnare l’armonia nella trinità indiana, tra Sìva, Brahma, padre 
di Daksa, e Visnù suo protettore.

Aspetti simbolici e analitici del mito
Virabhadra potrebbe essere considerato come simbolo della funzione trascen-

dente, funzione che porta al processo individuativo, come quella necessaria dif-
ferenziazione, lotta con l’Ombra, necessità degli opposti di “morire” per poter 
rinascere come simbolo.

“Il processo psicologico dell’individuazione è strettamente connesso con la fun-
zione trascendente, in quanto mediante questa funzione vengono date quelle linee 
di sviluppo individuali che non potrebbero essere mai raggiunte per la via già trac-
ciata da norme collettive” (Jung, 1921, p. 465).

Jung continua scrivendo che l’individuazione è sempre in contrasto con le nor-
me collettive, in quanto separazione e differenziazione, “non di una particolarità 
cercata, bensì di una particolarità già a priori fondata nella disposizione naturale” 
(Jung, 1921, p. 465). E sembra molto attinente al percorso di Siva, che attraverso 
il figlio, prolungamento del padre, si separa, si differenzia fino ad arrivare ad 
uccidere la “diversità” per poi potersi ricongiungere in una seconda fase. Ma la 
prima parte è pregna di solitudine, dolore, rabbia e separazione, simboleggiata 
dall’uccisione. Questa seconda fase è quella che Jung chiama “funzione trascen-
dente” che consente agli opposti di non rimanere scissi ma di ricongiungersi in 

Aspetti mitologici e simbolici dell’asana del Guerriero nello yoga



 1 - 201942 Εíρήnη, Eiréne

qualcosa di nuovo, il simbolo. È come se nel mito a Virabhadra spettasse la prima 
fase del processo individuativo, quello della separazione da parti di sè e dal mon-
do con le sue norme; la parte costruttiva, la “rinascita” la opera lui stesso dopo 
aver procurato la morte.

Forza, flessibilità ed equilibrio nello yoga e in questa posizione possono es-
sere accostabili a tre aspetti importanti del percorso individuativo: l’equilibrio 
tra gli opposti, la forza per essere guerrieri ed eroi nella lotta di ciascuno con 
l’Ombra, la flessibilità della coscienza che è chiamata costantemente ad accogliere 
aree complessuali e/o inconsce. A questo proposito l’estensione, l’allungamento, 
l’importanza che ogni parte del corpo assume nella virabhadrasana rappresenta la 
continua estensione della psiche nel suo naturale e teleologico tendere verso il Sé.

Come afferma Pieri (1998), il processo di individuazione consta di due fasi: 
differenziazione e integrazione.

La differenziazione indica la distinzione di una parte psichica rispetto ad un’al-
tra e rispetto ad un tutto, che ha per meta lo sviluppo della personalità individua-
le (Jung, 1921). Il percorso di Siva richiama in qualche modo il percorso della 
coppia regale del Rosarium Philosoforum, chiamata a morire per poter rinascere, 
dando vita al simbolo. Nel mito orientale Sati muore, Siva si separa dall’Anima, e 
attraverso il figlio riesce a ricongiungersi con l’amata e con suo padre, Ombra di 
Siva e della coppia.

 Infatti, la seconda parte dell’individuazione, il ricongiungimento, designa la 
connessione tra le parti psichiche tra loro (Siva e Sati) e la “loro connessione con 
un tutto non sintetico e cioè un tutto che, per così dire, rammemori o sia consapevole 
di esser costituito di parti differenti che, in un certo senso, hanno consentito la loro 
composizione” (Pieri, 1998, p. 211) (Daksa). È interessante inoltre notare la dina-
mica padre-figlio: Siva è ferito da un padre, ma non si fa giustizia da solo, genera 
un figlio che possa aiutarlo nell’impresa. Chiede al figlio di vendicarsi del padre. 
Questo padre che si oppone all’unione di Siva e Sati è figlio di Brahma, divinità 
fondamentale della “trinità” sacra induista.

Virabhadra: da guerriero a eroe
Fino ad adesso si è tradotto il termine Virabhadra con “guerriero”, perché 

questa è la traduzione più comune nella realtà Occidentale. Ma tale traduzione 
tradisce la radice reale del nome, composta da due parti Vira e Bhadra.

Vira in sanscrito può essere tradotto come eroe, uomo dotato di particolare 
coraggio, portatore del sacro fuoco con cui venivano svolti i rituali. Un elemento 
da rilevare è l’analogia con il termine latino vir, uomo.

Bhadra invece ha molteplici significati: stabile, forte, benevole, portatore di 
fortuna e prosperità, ma anche acciaio, ferro, oro, materie prime non solo prezio-
se ma anche simbolo di forza, di stabilità, di ricchezza (Iyengar, 1903).

Carmen Prestifilippo



1 - 2019 43Εíρήnη, Eiréne

Virabhadra è sempre rappresentato, nell’iconografia induista, molto musco-
loso, fortissimo, di pelle bianca con i baffi, con una grande spada tra le mani. In 
alcune iconografie ha molte braccia, che tengono con un arco, una freccia e altri 
oggetti simbolici, alcuni, come il tridente, appartenenti a Siva. Questa immagine, 
si pensa, possa richiamare in qualche modo la figura occidentale del Sagittario, 
di Chirone, anch’esso ben piantato per terra con i suoi forti zoccoli, ma con lo 
sguardo rivolto sempre verso l’alto, con l’arco pronto a far partire una freccia.

Nella mitologia induista è il guerriero spirituale che combatte contro tutto ciò 
che ostacola e vincola la possibilità di “diventare ciò che si è”, è dunque l’armonia 
e l’equilibrio interiore.

Infatti nell’iconografia induista Virabhadra è raffigurato come figura sacra cu-
stode dei templi, custode della soglia del sacro.

Conclusioni
Virabhadra è l’eroe custode della soglia, è colui che consente a Siva di ricon-

giungersi con sè e con il mondo, di risolvere i suoi sospesi e di attivare un per-
corso individuativo di sintesi degli opposti che avranno come simbolo la rinascita 
di Sati, che si incarnerà col nome Parvati. Nella stesura del lavoro il pensiero 
parallello e costante è stato l’accostamento dell’eroe, del guerriero spirituale, con 
la figura dell’analista e in qualche modo di ogni paziente che intraprende un per-
corso analitico.

Paziente e analista insieme sono chiamati a essere custodi della soglia del sacro 
del mondo interno e di ogni percorso individuativo.

Sono chiamati alla forza per poter lottare con l’Ombra, alla flessibilità per 
consentire alla coscienza la permeabilità per fare spazio ai contenuti inconsci, 
all’equilibrio tra adattamento e individuazione, tra differenziazione e sintesi degli 
opposti.

Sono chiamati anche all’espansione, necessaria alle virabhadrasana, espansio-
ne costante, a tratti dolorosa, a tratti ostacolata da tutte le difese e resistenze 
dell’Io con cui i guerrieri spirituali della coppia analitica lottano, verso quella 
totalità di infinito che è il Sé.

Bibliografia
Della Casa C. (a cura di), Upanishad Vediche, TEA, Milano 2004.
Giacobbe G.C., La psicologia dello yoga, Ecig Universitas, Genova 1994.
Iyengar B.K.S., (2003), Teoria e pratica dello yoga, (tr. it.) Mediterranee, Roma 2014.
Jung C.G., (1921) (a cura di Aurigemma L.), Tipi psicologici, in Opere vol. VI, Bollati Boringhieri, Torino 1997.
Jung C.G., (1929/1957) (a cura di Aurigemma L.), Commento al segreto del fiore d’oro, in Opere vol. XIII, 
Bollati Boringhieri, Torino 1997.
Jung C.G., (1936) (a cura di Aurigemma L.), Lo yoga e l’Occidente, in Opere vol XI, Bollati Boringhieri, Torino 
1992.
Jung C.G., (1943) (a cura di Aurigemma L.), Psicologia della meditazione orientale, in Opere vol XI, Bollati 
Boringhieri, Torino 1992.

Aspetti mitologici e simbolici dell’asana del Guerriero nello yoga



 1 - 201944 Εíρήnη, Eiréne

Jung C.G., (1954) (a cura di Aurigemma L.), Commento psicologico al libro tibetano della grande liberazione, in 
Opere vol XI, Bollati Boringhieri, Torino 1992.
Krishnamurti, La ricerca della felicità, (tr. it.) Oscar Mondadori, 2012
Nivedita, Kurasasvami, Miti dell’India e del buddhismo, (tr. it.) Laterza, Roma-Bari 1994.
Pieri P.F., Dizionario junghiano, Bollati Boringhieri, Torino 1998.
Pisani V., Mishra L.P., Le letterature dell’India. Con un profile delle letterature del Tibet, BUR, Milano 1993.
Sri Aurobindo, La sintesi dello yoga, (tr. it.), Ubaldini, Roma 1967.
Swami Sivananda Radha, Il linguaggio nascosto dell’Hatha yoga. Il significato simbolico e spirituale delle asana, 
(tr. it.), Milano 2010.
Swami Vivekananda, Yoga pratici, (tr. it.), Ubaldini, Roma 1963.
Zimmer H., (1946), Miti e simboli d’India, (tr. it.), Adelphi, Milano 1993.

Carmen Prestifilippo



1 - 2019 45Εíρήnη, Eiréne

RICONCILIAZIONE, DERIVATI 
NARRATIVI E TRAUMA

Stefano Candellieri e Davide Favero

Riassunto
“(...) Procedendo lungo la discesa trovavo una distesa in cui vedevo la mia ami-
ca intenta a leggere una scritta tracciata sulla sabbia. Diceva Help me!(...)”.
Il frammento di sogno citato, con la richiesta d’aiuto espressa, rappresenta la 
riemersione in superficie di materiale proveniente dai fondali inconsci, “deriva-
to narrativo” del grave trauma sessuale subito da Melania quando era bambina.
Successivamente, attraverso la catena associativa generata dal racconto del so-
gno, arricchita del contributo dei processi intuitivi dell’analista, la coppia ha 
potuto riappropriarsi del materiale rimosso, ricollegandolo ad altre parti del Sé.
Un’altra paziente, Angelica, per tutta la vita ha sofferto di un sotterraneo e 
profondo “male di vivere”, riconducibile alle tristi esperienze della sua infanzia, 
segnata da ristrettezze economiche e da due genitori emotivamente distanti. 
Dopo le prime sedute, un racconto – altro derivato narrativo – segnala la pre-
senza di un’intera parte del Sé a lungo dissociata e da riaccogliere, e, al tempo 
stesso, testimonia un buon “incontro” analitico: mentre passeggia lungo il fiu-
me, Angelica nota con ribrezzo la comparsa di un grosso topo, ma al ribrezzo 
si sostituisce una commossa tenerezza perché un anziano signore, che eviden-
temente conosce il topo, gli offre un pezzo di pizza, salutandolo cordialmente. 
Il topo diventa così il primo di una serie di incontri con “personaggi” che po-
poleranno i racconti di Angelica seduta dopo seduta: figure sofferenti, emargi-
nate e solitarie che scandiranno il riaccostamento della paziente agli aspetti più 
deprivati del proprio Sé, a lungo dissociati dalla coscienza.
Nell’esperienza degli autori, sono necessarie particolare attenzione e sensibilità 
nel lavoro con pazienti di questo tipo, affetti da livelli profondi di sofferenza 
con cui devono poter entrare in contatto molto gradualmente: è necessaria at-
tenzione per ascoltare il testo del paziente nella sua integrità, poiché sono spes-
so le piccole cronache quotidiane o i sogni a dare accesso alle parti dissociate 
del Sé; ed è necessario il ricorso alla funzione d’anima nel lavoro di restituzione 
al paziente di quanto compreso, privilegiando le “interpretazioni narrative” 
giacché si tratta spesso di pazienti traumatizzati e più sofferenti di quanto essi 
mostrino agli altri, analisti compresi.

Summary
“(...) Continuing down the slope, I found my friend intent on reading so-
mething traced in a stretch of sand. It read: Help me! (...)”.
This dream fragment, with its request for help, represents the resurfacing of 
material from the unconscious depths, the “narrative derivative” of the severe 
sexual trauma Melania suffered as a child.
Through the associative chain generated in retelling the dream, enriched by the 
analyst’s intuitive processes, the analytical dyad succeeded in re-appropriating 
the removed material, reconnecting it to other parts of the Self.
Another patient, Angelica, an intelligent, educated woman, has suffered all her 
life from a deep, subterranean “mal de vivre”. After preliminary sessions, one 
account – another narrative derivative – signals the presence of a whole long-
dissociated part of the Self and, simultaneously, testifies to a profitable analyti-
cal “encounter”: while walking along a riverbank, Angelica is revolted to see a 

Parole chiave

Trauma, 
dissociazione, 
pace, 
riconciliazione, 
derivati narrativi.



 1 - 201946 Εíρήnη, Eiréne

large rat, but disgust turns into heartfelt tenderness as an elderly man, clearly recognising the rat, warmly greets 
it, proffering some pizza. The rat thus becomes the first in a series of encounters with “characters” peopling 
Angelica’s subsequent accounts: suffering, marginalised, solitary figures marking time as she renews contact 
with aspects most deprived to the Self, long dissociated from consciousness.
In the authors’ experience, particular attention and sensitivity are necessary in working with such patients, 
affected by deep levels of suffering with which they must be able to come into contact very gradually: care is 
needed in listening to the patient’s text in its entirety, as it is often the dreams or small daily occurrences which 
give access to the Self’s dissociated parts; great sensitivity is required in returning what has been embraced to 
the patient, giving precedence to “narrative interpretations”, as frequently we are dealing with patients whose 
trauma and suffering are greater than they reveal to others, analysts included.

Rèsumè
«(...) En continuant à descendre la pente, j’ai trouvé mon ami résolu à lire quelque chose tracé dans une étendue 
de sable. Il a lu: Help me! (...)».
Ce fragment de rêve, avec sa demande d’aide, représente le resurfaçage de la matière des profondeurs incon-
scientes, le «dérivé narratif» du traumatisme sexuel que Melania a subi pendant son enfance.
Grâce à la chaîne associative générée par la récurrence du rêve, enrichie par les processus intuitifs de l’analyste, 
la dyade analytique a réussi à se réapproprier du matériau enlevé, le reconnectant à d›autres parties du Soi.
Une autre patiente, Angelica, a souffert toute sa vie d’un mal de vivre profond et souterrain. Après les séances 
préliminaires, un récit – un autre dérivé narratif – signale la présence de une partie du Soi longtemps dissociée 
et, simultanément, témoigne d’une «rencontre» analytique profitable: Angelica note avec dégoût l’apparence 
d’un grosse souris, mais le dégoût se transforme en une tendresse sincère lorsqu’un homme âgé, reconnaissant 
clairement le rat, le salue chaleureusement en lui offrant des pizzas. Le rat devient ainsi le premier d’une série 
de rencontres avec des «personnages» qui peuplent les récits ultérieurs d’Angelica: des figures solitaires, mar-
ginalisées, souffrant, marquant le passage au contact d’aspects les plus démunis du Soi, longtemps dissociés de 
la conscience.
Selon les auteurs, une attention et une sensibilité particulières sont nécessaires pour travailler avec de tels pa-
tients, affectés par des niveaux de souffrance profonds avec lesquels ils doivent pouvoir entrer en contact très 
progressivement: il faut être attentif à l’écoute du texte du patient dans son intégralité, comme ce sont souvent 
les rêves ou les petits événements quotidiens qui donnent accès aux parties dissociées du Soi; l’utilisation de la 
fonction de l’âme est nécessaire dans le travail de restitution au patient, en privilégiant les «interprétations nar-
ratives», car nous avons souvent en charge des patients dont le traumatisme et la souffrance sont plus importants 
qu’ils ne le révèlent aux autres, analystes inclus.

Nello scritto che segue vi parleremo di due donne e di come i loro traumi siano 
stati riconosciuti ed elaborati narrativamente durante il processo analitico, 

nel primo caso attraverso un sogno, nel secondo tramite un racconto in seduta.
Tali vicende, attraverso l’interazione con la funzione d’anima dell’analista, 

hanno permesso una riconciliazione tra elementi dissociati nella psiche delle pa-
zienti. È il nostro modo per parlare di pace.

Melania è una donna di 48 anni.
Mi1 racconta che il suo problema manifesto riguarda l’insorgenza di un di-

sturbo d’ansia generalizzato con aspetti depressivi. È angosciata per il corteo di 
somatizzazioni associate ai sintomi psichici. Non si dà pace, non riesce a capire da 
dove provenga tutto ciò. Sostiene che nella sua vita tutto sia sempre filato liscio. 
Non sa che cosa fare. Sta chiedendo aiuto.

1 Trattandosi di casi seguiti individualmente da ciascuno dei due autori/psicoanalisti il testo sarà esposto in 
prima persona per adeguare e rendere efficace il registro stilistico ai temi trattati.

Stefano Candellieri - Davide Favero



1 - 2019 47Εíρήnη, Eiréne

Melania, figlia di genitori tedeschi emigrati in Italia, è poliglotta, elemento che 
le ha permesso di trovare impiego presso una importante Ong internazionale. È 
stata una praticante di sport estremi. Vera pietra miliare della sua storia di spor-
tiva, alcuni anni prima, la partecipazione a una gara che consiste nell’attraversa-
mento in solitaria, a vela, dell’Oceano Atlantico.

In seguito si è cimentata nell’Ironman, un sottotipo di triathlon in cui le prove 
sono ancora più severe per gli atleti.

Nella seduta seguente, Melania mi propone uno schema in cui prova a ipo-
tizzare quattro aree critiche dove ricercare l’origine del proprio disagio. Natu-
ralmente sto al gioco. Dedicheremo una seduta a ciascuna delle quattro ipotesi 
causali.2

L’approfondimento delle quattro aree ha permesso di mettere a fuoco aspetti 
importanti della vita di relazione di Melania; tuttavia, come facilmente intuibi-
le, nessuna delle quattro sottosezioni aveva dato indicazioni soddisfacenti per la 
comprensione profonda, nonché causale, della propria sofferenza del momento. 
L’eziologia pareva risiedere altrove: l’indirizzo era, tuttavia, ancora sconosciuto.

Credo che per Melania sia stato utile comprendere i limiti della strategia nar-
rativa cui era ricorsa con la sua difesa razionalizzante; ciò è andato a beneficio 
di un’iniziale apertura di credito nei miei confronti e nei confronti della tecnica 
analitica, apparentemente così destrutturata rispetto alle aspettative della pazien-
te. Accettando di dialogare su un piano strettamente razionale, l’unico piano su 
cui era possibile in quel momento una relazione comunicativa, ma mettendolo al 
contempo in discussione, stavo preparando il terreno a delle future operazioni di 
carotaggio.

Io stesso non avevo idea, neppure a livello di rêverie, di che cosa potesse ali-
mentare la sintomatologia ansioso-depressiva di Melania. Un aspetto mi aveva 
però incuriosito: il suo essere costantemente in attività, come se non potesse fer-
marsi, come se fosse sempre in fuga da qualcosa o da qualcuno. Mi chiedevo da 
che cosa o da chi stesse fuggendo.

Nelle sedute successive Melania comincia a portare alcuni sogni in cui inizia-
no ad apparire autentici derivati narrativi sotto forma di personaggi, dapprima 
anonimi, donne, probabili colleghe, un anziano prete. In altri sogni emergevano 
tematiche legate all’inquinamento, alla melma, al torbido, o, per contro, alla tra-
sparenza. Poi uova, cattedrali, sangue, dighe, coccodrilli, amputazioni: grazie ai 
derivati narrativi3 presenti nei sogni e nelle libere associazioni in seduta, i dialoghi 

2 Per Melania le aree incriminate sono:
1) il lavoro, relativamente alla conflittualità con una collega,
2) lo sport, per il fallimento della preparazione dell’Ironman,
3) la famiglia, data la condizione di alcolista del fratello e per il rapporto problematico con i genitori,
4) il compagno, di cui non è più innamorata e con cui non fa più l’amore da un anno.
3 Il concetto di derivato narrativo mostra una sorprendente analogia con la teoria di TS Eliot nota come “cor-
relativo oggettivo”. Per TS Eliot, l’unico modo per comunicare una data emozione nell’arte è individuare “una 

Riconciliazione, derivati narrativi e trauma



 1 - 201948 Εíρήnη, Eiréne

con Melania si stavano così arricchendo di nuovi soggetti e situazioni, il campo 
analitico si modificava espandendosi al di là del controllo razionale utilizzato in 
un primo tempo dalla paziente.

A tre mesi dall’inizio della terapia Melania racconta il seguente sogno:

Era una gara di corsa su un sentiero molto impervio sul mare, tipo una mulattie-
ra calcarea; scendevo di corsa e lungo la mulattiera, c’erano delle case sul mare. Vi-
cino all’ingresso di una di queste erano stesi dei tappeti per terra con la scritta «help 
me». Io non mi sono fermata ma ho continuato a correre. Dopo, in una macchina, ho 
saputo che era la casa di Eva (una mia conoscente velista). Dal sogno non mi ricordo 
se era morta o che è successo con lei.

Dopo aver sentito il racconto del sogno, colpito dalla scritta presente sui tap-
peti prospicienti l’abitazione, ho chiesto chi fosse Eva, il primo personaggio ad 
apparire nei racconti della paziente con un nome definito.

Melania mi ha risposto che Eva era una sua amica velista, compagna di alle-
namenti, e che non aveva molto da dire al riguardo, non vedendola da parecchio 
tempo. Salvo poi aggiungere, poco dopo, che nel passato si erano frequentate 
anche per un altro motivo: insieme ad altre donne avevano dato vita ad un’asso-
ciazione benefica che si occupava di ragazze vittime di violenza sessuale. Senza 
esitare, anzi, senza pensare, guidato solo dall’intuizione, come se all’improvviso 
mi fosse diventato intellegibile un sottotesto, ho chiesto a Melania se fosse stata 
vittima a sua volta di abusi sessuali in età infantile.

«Sì», la risposta perentoria, «Come ha fatto a capirlo?».

Di fronte avevo una persona incredula del fatto che qualcun altro potesse ave-
re avuto accesso al suo segreto, così attentamente custodito.

Melania aveva ora bisogno di una seconda dimostrazione di geometria, nel 
tentativo di gestire l’effrazione angosciosa degli affetti legata alla mia scoperta.

Così, ex post, ho provato ad articolare i processi associativi e cognitivi sottesi 
all’intuizione dell’abuso, condividendoli con Melania.

Le ho raccontato di aver dato molto risalto ai possibili significati della richiesta 
d’aiuto. «Help me» era scritto su diversi zerbini di fronte all’abitazione, come se 
fosse necessario aiutare qualcuno in difficoltà all’interno (le parti dissociate di 
Melania). Le case guardavano direttamente il mare e Melania, dal canto suo, pas-
sava di fronte al «segnalatore d’aiuto» (i tappeti) di corsa, un po’ come ha sempre 

serie di oggetti, una situazione, una catena di eventi che saranno la formula di quella emozione particolare”. Pa-
rafrasando il pensiero di Eliot, potremmo quindi dire che i racconti dei pazienti sono sempre una “drammatizza-
zione” inconscia: mettono in scena “una serie di oggetti, una situazione, una catena di eventi” che evocheranno 
nell’analista, se adeguatamente compresi, la configurazione emotiva relazionale del momento.

Stefano Candellieri - Davide Favero



1 - 2019 49Εíρήnη, Eiréne

fatto nella parte di vita post-traumatica. Corsa e vela, i modi scelti da Melania per 
fuggire.

Eva era una perfetta alter ego: velista, donna, coetanea, in associazione con 
Melania per aiutare le giovani bambine vittime di abuso. Era il doppio cui è toc-
cato il ruolo di custodire il segreto e di attendere un possibile soccorritore.

Inoltre, era possibile osservare nella costruzione della scena onirica un proces-
so dissociativo ripetuto, operato, per dirla con Freud, dalla censura sotto forma 
di spostamenti e identificazioni inconsce.

L’analisi del sogno, inizialmente di matrice riduttiva, si era resa necessaria data 
la fissazione degli affetti in età infantile. Nel campo analitico la mia dimostrazio-
ne geometrica aveva avuto lo stesso valore narrativo della dichiarazione testimo-
niaria che viene raccolta durante un sinistro. Era il mio racconto dell’accaduto, 
sostenevo di aver visto un trauma. Mi proponevo come testimone, la mia era la 
testimonianza di un trauma e al contempo di un complesso sistema difensivo di 
scatole cinesi, costruito per mettere in sicurezza delle scorie ancora altamente 
radioattive e per provare a sopravvivere. Era la prima narrazione di un’esperienza 
«non formulata», per citare Stern (2003)4.

L’interpretazione narrativa del sogno ha avuto, quindi, un valore di «sorpresa» 
per la paziente: dal registro difensivo si è passati a quello delle possibilità, dalla 
lettura riduttiva a quella prospettica.

Così, assimilato il racconto del come sia stato possibile per l’analista accedere 
al segreto, Melania inizia a parlare dell’abuso.

Un vicino di casa adulto, lei bambina di 9 anni, abuso protratto e ripetuto per 
anni.

Poche e scarne parole, con la preghiera di non insistere nella trattazione 
dell’argomento visto l’imbarazzo che le produce.

La seduta finisce di lì a poco.
Turbato per il dramma rievocato condiviso con Melania, attendo con impa-

zienza la seduta seguente, con la fantasia di non tornare subito sulla questione 
nell’attesa del tempo opportuno o di segnali espliciti in quella direzione da parte 
di Melania stessa.

Nell’incontro che segue, la paziente non torna sull’argomento dell’abuso e 
parla d’altro: in apparenza sembra serena, addirittura ironizza su quanto emerso 
nella seduta precedente e prova a minimizzare, dicendo che non si è trattato di un 
abuso vero e proprio, dato che lei era consenziente e che si divertiva.

Decido di recuperare alcuni dati di realtà nel tentativo di proseguire con la 
narrazione del trauma in modo coautoriale: nello «scrivere la mia parte» le ricor-
do, quindi, che è difficile essere consenzienti a 9 anni, almeno per ciò che intende 
un adulto per «consenziente», ma soprattutto le faccio presente che il suo «part-

4  Stern, D. B. (2003), Unformulated Experience, New York, Routledge.

Riconciliazione, derivati narrativi e trauma



 1 - 201950 Εíρήnη, Eiréne

ner di gioco» era un pedofilo. Detto diversamente, introduco nella drammatizza-
zione un personaggio definito, il pedofilo per l’appunto.

«Come sarebbe a dire un pedofilo?» mi risponde stupita...
«Però a ben pensarci è vero, ma lo sa che non lo avevo mai inteso in questi ter-

mini?»
E ancora: «Caspita, un pedofilo!».
Dal commento di Melania si evince come il ricordo traumatico fosse stato 

mantenuto inalterato nel tempo, ossificato, inaccessibile alla critica adulta. Era 
ancora il ricordo di una bambina di 9 anni.

Così per alcune altre sedute, sembrava quasi che l’argomento avesse perso di 
interesse, finché Melania non mi attacca all’improvviso, circa un mese dopo, di-
cendomi che non si aspettava di essere lasciata sola in una situazione del genere. 

«Dov’è finito? Perché non mi ha più chiesto nulla?». 
Si sentiva nuovamente abbandonata.
Spiego che il mio disinteresse è solo apparente, e riguarda la scelta di darle il 

tempo di recuperare i ricordi senza forzature, è il tempo del processo, il kairos; in 
fondo, le dico, l’accesso al materiale dissociato è stato raggiunto da parte sua in 
modo inconsapevole. Aggiungo che se avessi seguito anche solo in parte la curio-
sità per la cronaca, avrei agito da voyeur e sarei stato, sia pur simbolicamente, a 
mia volta un soggetto abusante.

Melania sembra rassicurata dalle mie argomentazioni, si sente maggiormente 
al sicuro e inizia a lasciarsi andare: il vaso di Pandora è scoperchiato, Speranza è 
ancora in fondo. Il vicino di casa non è stato il primo abusante, e neppure l’ultimo.

La storia di abusi della donna inizia in un’epoca che non si riesce a definire 
cronologicamente tanto è stata precoce. Il primo abusante è stato il nonno: diffi-
cile dire «quando» e «quante» volte sia accaduto, ma tant’è.

La consecutio temporum è andata perduta, ma è rimasta la consecutio modo-
rum. 

Il nonno la faceva sedere sulle proprie ginocchia e quello che poteva sembrare 
a prima vista un gioco innocente si trasformava in altro. Il «come» è ben conser-
vato nel ricordo di Melania.

Quindi è stata la volta del giardiniere vicino di casa, situazione protrattasi per 
anni, fino all’adolescenza. Del pedofilo ricorda il nome, Adolf. Gli incontri, vissu-
ti come gioco erotico, si svolgevano attraverso una rete che divideva la proprietà 
di Melania da quella in cui prestava servizio il giardiniere.

In seguito si è unito al gruppo di pedofili anche un amico del padre che abusa-
va della bambina/ragazza durante visite occasionali alla famiglia.

Anche in questo caso Melania non riusciva a ricordare «quando» fosse acca-
duto, salvo ad un tratto dirmi: «Era il periodo dei Culture Club e di quella famosa 
canzone… Ricorda? Come si intitolava?».

Stefano Candellieri - Davide Favero



1 - 2019 51Εíρήnη, Eiréne

Commosso, rispondo: «Do you really want to hurt me, do you really want to 
make me cry…»5. 

Il derivato narrativo, sotto forma di melodia, era riemerso dalla colonna sono-
ra del trauma: rivelava nel testo della canzone, grazie all’unisono della diade anali-
tica, sia l’implorazione e l’incredulità della bambina nei confronti dell’aggressore, 
sia la sua sofferenza. L’analista diventa da questo momento testimone unico del 
trauma e al contempo coautore del recupero narrativo ed emotivo dell’esperienza 
d’abuso, un negoziatore di pace.

Emergono, nel frattempo, altri dettagli autobiografici: per esempio, si ricorda 
di un periodo in cui era dedita all’assunzione di droghe pesanti. Rivela, inoltre, 
di ricorrere da sempre all’alcol, usandolo impropriamente come ansiolitico, in 
analogia con quanto accade per i workaholic che si servono del lavoro per fuggire 
dalle rispettive angosce: diventava così ancora più chiaro il senso della perenne 
fuga di Melania.

Inizia a interrogarsi su dove fossero i suoi genitori mentre si perpetrava l’a-
buso: dove fosse sua madre, dove fosse suo padre, dove fossero dei testimoni. 
Riemergono ricordi in cui lei, bambina, si recava a scuola da sola. Pensa anche a 
come il trauma infantile abbia condizionato la sua attività sessuale adulta, un’at-
tività divenuta totalmente anaffettiva, priva di qualsiasi valore relazionale, agita il 
più velocemente possibile solo per dare e raggiungere il piacere.

Il call for paper per la presente Rivista viene pubblicato nei giorni in cui con 
Melania stiamo rielaborando i ricordi traumatici. Come noto, si parla di pace. De-
cido di proporre questo caso clinico: mi sembra di poter offrire a Melania un’oc-
casione di ulteriore riconoscimento e di condivisione pubblica dell’esperienza, 
anche una sorta di risarcimento retroattivo. Glielo comunico, lei mi autorizza e 
si mostra contenta per l’opportunità. Ho sempre presente il confine tra il sentir-
mi, da un lato, opportunista nell’approfittare della disponibilità di Melania nel 
concedermi di raccontare la sua storia, rischiando di replicare il comportamento 
abusante, e dall’altro, di agire terapeuticamente, potenziando la dimensione della 
testimonianza, allargandola alla collettività degli analisti in quest’operazione di 
riconciliazione tra parti dissociate. Accetto il rischio e opto per la seconda scelta. 
Melania contribuisce alla stesura della comunicazione fornendomi altri sogni, una 
timeline della sua vita e scritti tecnici sul trauma. La coautorialità nella rielabora-
zione e nella ricostruzione delle vicende traumatiche non si limita più, dunque, 
unicamente al setting propriamente inteso ma si estende anche nello scambio di 
materiale digitale citato poc’anzi e nello scritto che state leggendo, che diventa, a 
sua volta, parte integrante del lavoro analitico con Melania, un ulteriore derivato 
narrativo dell’elaborazione del trauma compiuto dalla diade analista-paziente.

Angelica, è una donna di quasi 70 anni. 

5 “Vuoi veramente ferirmi, vuoi veramente farmi piangere?”

Riconciliazione, derivati narrativi e trauma



 1 - 201952 Εíρήnη, Eiréne

Quando decide di iniziare la psicoterapia, è in pensione da qualche anno, 
dopo aver lavorato in una grande azienda ricoprendo incarichi di responsabilità. 
Angelica non si è mai sposata, non ha figli ed ha sempre vissuto in famiglia; dopo 
la morte del padre, ha continuato a vivere con la madre fino alla sua morte, avve-
nuta quando Angelica era ormai prossima ai 60 anni.

Avevo conosciuto Angelica in qualità di psichiatra, diversi anni prima: in alcu-
ni momenti di crisi, caratterizzati da una condizione ansioso-depressiva, le avevo 
prescritto dei farmaci. A un certo punto, Angelica andò incontro a una crisi più 
profonda delle altre, caratterizzata da una angoscia molto intensa e dalla paura 
di impazzire, fino a veri e propri attacchi di panico. Qualche tempo dopo, stando 
meglio grazie ai farmaci ma ancora spaventata per quello che le era accaduto, 
Angelica mi chiese di iniziare un trattamento psicoterapeutico.

La sua richiesta sollevò in me interrogativi e preoccupazioni. Intuivo la com-
plessità di una psicoterapia con lei. Una donna con vistose contraddizioni nella 
propria esistenza, prima fra tutte quella tra la sua condizione lavorativa, che le 
aveva permesso di viaggiare molto e di parlare più lingue, e l’aver sempre vissuto 
in famiglia: una famiglia di origini modeste che abitava in un quartiere periferico, 
e in cui si parlava in dialetto. Insomma, Angelica era contemporaneamente «don-
na in carriera» e «zitella», «internazionale» e «provinciale», «poliglotta» e «po-
polana». Di questi differenti «registri», peraltro, Angelica metteva in evidenza nel 
proprio modo di essere fondamentalmente i primi di ciascuna coppia, mentre i 
secondi rimanevano in uno sfondo indistinto. 

Avevo quindi davanti, nelle sedute, una donna che mi ricordava alcuni perso-
naggi femminili dei film di Woody Allen: donne borghesi, colte e intellettuali, ele-
gantemente nevrotiche, capaci di parlare con ironia degli argomenti più disparati. 
Ma in tutto questo dov’era finita la bambina povera ed emotivamente trascurata 
che Angelica era stata, il cui padre faceva l’operaio ed era sempre fuori casa, e la 
cui madre, casalinga, era anaffettiva e distante? Anche quando Angelica, al tempo 
in cui la vedevo come psichiatra, mi parlava delle difficoltà della propria vita, lo 
faceva in genere con un tono distaccato e intellettualizzante, come parlando della 
vita di un’altra persona. Ciò non valeva nei momenti di crisi: non era la donna 
educata e controllata che veniva alle visite a chiedere aiuto, quanto piuttosto la 
donna che mi mandava da casa sms carichi di angoscia o che mi parlava in lacrime 
e singhiozzi al telefono, quando la richiamavo. Mi chiedevo quindi se sarei riusci-
to ad aiutare Angelica a prendere contatto con aspetti di se stessa da cui sembrava 
dissociata da sempre; ma, se fossimo insieme riusciti in questo compito, quale 
prezzo di sofferenze avrebbe dovuto pagare Angelica?

Di fronte al disagio di Angelica, che sempre più acutamente avvertiva un senso 
di vuoto e di devitalizzazione, decisi di iniziare la psicoterapia.

La prima seduta iniziò con un racconto che calmò le mie preoccupazioni:

Stefano Candellieri - Davide Favero



1 - 2019 53Εíρήnη, Eiréne

Angelica mi raccontò che aveva deciso di venire in seduta a piedi, passeggiando 
lungo il fiume. All’improvviso vede un grosso ratto salito dal fiume e prova disgusto 
e paura. Si accorge però che un signore distinto di una certa età si avvicina al ratto, 
salutandolo e chiamandolo per nome: «Ciao Totò!». Gli allunga poi un pezzo di 
pizza. Il ratto la prende e si allontana tranquillo. Angelica rimane molto colpita e 
commossa per quanto ha visto.

Accolgo il racconto di Angelica provando commozione a mia volta: sia per 
il fatto davvero commovente di cui Angelica è stata testimone, sia – soprattutto 
– per il valore di «derivato narrativo» che può essere attribuito al racconto se 
ragioniamo in termini di «campo analitico»6. 

In modo del tutto inconsapevole, come accade nei racconti che si dipanano in 
seduta sul filo delle libere associazioni, Angelica sembrava quindi fotografare col 
suo racconto un buon clima emotivo all’inizio del nostro percorso, intravedendo 
la possibilità di essere accolta e nutrita nelle parti di sé che fino a quel momento 
aveva tenuto dissociate in uno spazio segreto a lei stessa.

Soffermiamoci su questa scena, in cui ogni personaggio è fortemente evocati-
vo: Angelica, il signore di una certa età, il fiume, il ratto. Passiamo velocemente in 
rassegna questi personaggi, per soffermarci di più sull’ultimo, il ratto.

Se la scena fosse un dipinto, Angelica rivestirebbe il ruolo di commentator 
secondo i canoni del celebre artista rinascimentale Leon Battista Alberti: il com-
mentator è la figura presente nella scena raffigurata di un dipinto che indica allo 
spettatore o a un altro personaggio presente nel quadro ciò che deve essere guar-
dato, e che dunque deve essere considerato importante. Il signore di una certa 
età, carico di umanità e pietas, rappresenta bene, dal canto suo, due «funzioni» 
analitiche di base: quella dell’accoglimento senza giudizio e quella del nutrire. Il 
fiume, evidentemente, ha un alone semantico quanto mai ampio, rappresentando 
l’inconscio, un inconscio irriducibile alla ragione; ed è proprio dal fiume che sale 
sulla passeggiata il «ratto Totò». 

Proviamo ora a chiederci: quali sono i «temi» di cui il «ratto Totò» è imperso-
nificazione e veicolo? Nel racconto di Angelica, il ratto è in primo luogo immagi-
ne dell’Ombra, espressione dei contenuti della mente intollerabili e conseguente-
mente dissociati ed evacuati dalla mente stessa: da un lato contenuti intollerabili 
per vergogna, per carica distruttiva, per voracità predatoria, per «stupidità» nel 
senso bioniano di incapacità di «pensare» in modo evoluto (Ogden direbbe pro-

6 Facciamo riferimento alla teoria del campo analitico così come è stata elaborata in Italia soprattutto da Anto-
nino Ferro, che ha integrato il lavoro di Wilfred Bion con quello di Willy e Madeleine Baranger.
In breve, da questo punto di vista teorico, esiste nel paziente (e ovviamente nell’analista) un “pensiero onirico 
della veglia”, che costantemente “fotografa” l’assetto del campo relazionale tra analista e paziente. Questa at-
tività imagopoietica della mente è composta di immagini inconsce, inconoscibili direttamente: simboli vivi nel 
lessico junghiano, gli elementi alfa, nel gergo bioniano. Da esse originano però racconti, che costituiscono i 
“derivati narrativi” di queste immagini.

Riconciliazione, derivati narrativi e trauma



 1 - 201954 Εíρήnη, Eiréne

babilmente «incapacità di sognare»); e, dall’altro lato, con Khan, una mente ferita 
dal trauma «cumulativo» prodotto da genitori «not good enough» alla Winnicott, 
mente di conseguenza difettosa nella propria capacità di «contenitore» degli stati 
emotivi. L’evacuazione dei vissuti emotivi intollerabili consente la sopravvivenza 
della mente, e «sopravvivenza» è un termine particolarmente corretto: Angelica 
raccontava, ad esempio, di aver percepito per tutta la propria vita un senso di 
vuoto, di inutilità e di devitalizzazione al di sotto dei propri successi lavorativi; 
sentiva di avere molto «fantasticato» ad occhi aperti su cosa fare nella vita, ma di 
non aver mai veramente vissuto, come se la Persona avesse oscurato unilateral-
mente le altre parti del Sé. 

In sintonia con queste ultime riflessioni, Khan ci aiuta a mettere a fuoco, dalla 
sua particolare prospettiva, un’altra dinamica che si accompagna allo sviluppo di 
una Persona sovradimensionata: la costruzione di un «segreto». È interessante 
notare, per inciso, che il termine segreto deriva dal latino secretum, participio 
passato di secernere che significa «mettere da parte», «separare»: «segreto», in 
altre parole, ha etimologicamente molto a che fare con la dissociazione.

Da un lato abbiamo quindi la possibilità di una dissociazione dei contenuti in-
tollerabili della mente per ipertrofia degli stessi e/o per insufficienza del conteni-
tore mentale; dall’altro la messa in sicurezza in uno «spazio segreto» di parti vitali 
della mente «con la speranza» – appunto – «che un giorno se ne possa venire fuo-
ri». Il ratto Totò rappresenterebbe, in modo sincretistico, entrambi i meccanismi: 
derivato narrativo dei contenuti mentali intollerabili e potenzialmente distruttivi 
e contemporaneamente derivato narrativo di aspetti intensamente umani e vul-
nerabili di Angelica, messi in salvo in un «altrove» psichico. La prima reazione 
di Angelica alla comparsa del ratto, caratterizzata da terrore e disgusto, segnale-
rebbe il timore di un reingresso in campo distruttivo dei contenuti intollerabili 
dissociati; d’altro canto, la capacità dell’anziano signore di vedere non un ratto, 
ma «Totò», causa invece, non a caso, una intensa commozione in Angelica che 
intravede la possibilità di riconciliare in se stessa quella autentica umanità che 
pensava di aver perduto per sempre. È la commozione di Euriclea quando rico-
nosce, nello sporco e vecchio mendicante cui sta lavando i piedi, Ulisse tornato ad 
Itaca: Angelica si commuove anche perché in Totò ri-conosce se stessa7. 

Si tratta di un punto fondamentale in ogni psicoterapia: entrare in contatto 
con parti di sé dissociate, ri-conoscerle e conoscerle poi in modo approfondito8. 
Sinteticamente, l’importanza del riconoscimento è sottolineata dalla geniale os-

7 Abbiamo qui a che fare con un importante “topos” letterario, quello appunto del riconoscimento, in greco 
“anagnorisis”: da ana (dal basso in alto, su e giù) e gignosko (venire a conoscenza). Citiamo il termine greco non 
soltanto per precisione etimologica, ma anche e soprattutto perché il prefisso “ana”, che compone il termine, 
significa non soltanto il “ri-conoscere” ma anche il “conoscere in modo approfondito”.
8 Non è un caso che la letteratura, potente espressione dell’inconscio collettivo e individuale, sia ricca di scene 
di riconoscimento: l’Edipo Re, l’Odissea, la Divina Commedia, il Conte di Montecristo, Cenerentola, Don Gio-
vanni, solo per limitarci a qualche citazione.

Stefano Candellieri - Davide Favero



1 - 2019 55Εíρήnη, Eiréne

servazione di Winnicott: “È un piacere nascondersi, ma è una catastrofe non essere 
trovati” (Winnicott, 1963, p.184)9.

Riprendendo gli spunti offerti dai due racconti clinici di Melania e Angelica, 
è evidente che un modo efficace per ri-conoscere i «Sé nascosti» dei pazienti è 
quello di prestare grande attenzione ai derivati narrativi che popolano le sedute: 
non soltanto quelli dei sogni, ma anche quelli di qualsiasi racconto fatto dai pa-
zienti. «Il n’y a rien hors du texte» ci ricorda Jacques Derrida (Derrida,1967, p. 
227)10: ogni racconto, anche il più futile, è profondamente intriso del paziente e 
della relazione che lui/lei ha con l’analista. E uno speciale tipo di derivato narra-
tivo è costituito dai «personaggi» dei racconti dei pazienti, come «il ratto Totò» 
di Angelica, introdotto dal racconto di un fatto realmente accaduto, o «l’amica 
Eva», di cui parla il sogno di Melania.

Nel caso di Angelica, ad esempio, via via che la psicoterapia procedeva, com-
parivano nuovi personaggi (per personaggi intendendo non solo persone, ma 
anche, animali o cose) sulla scia del «ratto Totò». Incontrammo nei sogni: un 
«paio di scarpe piene di cacca» che Angelica doveva calzare, il «romeno Ovidio» 
povero ed emarginato salito da uno scantinato, con cui Angelica intraprendeva 
un viaggio in macchina, una «amica benestante» che, a causa di un rovescio eco-
nomico, iniziava a fare le pulizie nei bagni di una stazione ferroviaria… Mentre 
nei racconti in seduta compariva una giovane parente, che aveva dovuto prendere 
dolorosamente coscienza di una malattia fisica che la affliggeva, smettendo di 
considerarsi una donna in carriera «cazzuta»... 

I «personaggi» o «attori» permettono quindi l’espressione graduale di nuclei 
molto profondi e dissociati, ed è importante che l’analista non abbia fretta di 
«decostruirli» tramite interpretazioni «forti». Le cosiddette «interpretazioni nar-
rative», che rispettano il testo del paziente, permettono un avvicinamento più 
delicato, evitando il rischio di arroccamenti difensivi e, anzi, favorendo un’at-
mosfera generale di unisono e piacevolezza nel lavoro analitico. Non bisogna di-
menticare a questo proposito come spesso gli psicoanalisti trascurino la necessità 
di una dimensione giocosa in seduta, favorendo spesso, al contrario, un clima 
superegoico fino ai limiti di un atteggiamento moralistico e dogmatico. Un clima 
di questo tipo in seduta risulta particolarmente controproducente con persone 
traumatizzate e ferite come Melania e Angelica, molto vulnerabili di fronte a un 
atteggiamento anche solo vagamente giudicante. Più che mai un ascolto cauto e 
paziente, la disponibilità al gioco in seduta, e una vicinanza empatica sono neces-
sari in questi casi. La funzione d’anima dell’analista sarà perciò fondamentale per 

9 Winnicott, D. W. (1963) The maturational processes and the facilitating environment, London, Hogarth Press.
10 Derrida J. (1967) De la grammatologie, Paris, Minuit.

Riconciliazione, derivati narrativi e trauma



 1 - 201956 Εíρήnη, Eiréne

consentire la riconciliazione degli elementi dissociati con il resto della personalità 
del paziente traumatizzato. 

A tempo debito si potrà esplicitare l’interpretazione in modo diretto al pazien-
te, decostruendo la narrazione, ma accettando con pazienza che per fare questo 
può passare anche molto tempo: come ci ricorda Bion, “una interpretazione può 
essere data sei giorni, sei mesi, o sei anni più tardi di quando è stata pensata” (Bion, 
1987, p. 76)11.

Bibliografia
Bion, W. R. (1987) Seminari Clinici. Brasilia e San Paolo, Milano, Raffaello Cortina (1989)
Derrida J. (1967) De la grammatologie, Paris, Minuit.
Stern, D. B. (2003), Unformulated Experience, New York, Routledge
Winnicott, D. W. (1963) The maturational processes and the facilitating environment, London, Hogarth Press.

11 Bion, W. R. (1987) Seminari Clinici. Brasilia e San Paolo, Milano, Raffaello Cortina (1989).

Stefano Candellieri - Davide Favero



1 - 2019 57Εíρήnη, Eiréne

LA “COPPIA MALE ASSORTITA DI 
AMANTI” DI OTTO DIX
MODERNA E DISPERATA PÌETAS 
ROMANA

Marisa D’Arrigo

Riassunto 
Questo articolo parla del passaggio tra generazioni e del suo ritmo. Il mito di 
Enea è la rappresentazione di un importante concetto di cultura romana, il 
concetto di Pietà. Un’altra immagine relativa è quella conosciuta come Caritas 
o Pietas Romana, il cui mito ricorda la scena dell’allattamento al seno filiale, 
un’immagine che include la sensazione di erotismo corporeo. Queste rappre-
sentazioni riportano sempre all’archetipo del passaggio delle generazioni, che 
è particolarmente caratterizzato dal riconoscimento, dal lascito alla conserva-
zione, dall’incrocio alla restituzione, in una realtà in cui sono presenti il dono, 
la vecchiaia e la morte. La vecchiaia non solo come esperienza individuale di 
perdita, ma anche come un’età di libertà e individuazione. La morte come unica 
via di accesso a una sorta di immortalità, che si estende dal rituale napoletano 
delle “Animelle” al Libro Rosso di Jung. Cosa di questo nella modernità? Come 
potrebbe essere ben rappresentata questa relazione disperata? In A Badly As-
sorted Couple of Lovers (1925) di Otto Dix, proprio a partire dal titolo, viene 
annunciata una disarmonia. Gioventù e vecchiaia, salute e malattia, vita e morte 
si uniscono in un’azione molto evidente di sessualità. Dietro un’immagine ap-
parentemente depravata, la Pietas Romana appare di nuovo come una rappre-
sentazione archetipica del Gioco della Vita, del suo minuetto con la Morte, 
articolata attraverso il passaggio tra tutte le generazioni.

Summary
This article concerns the passage between generations and his cadence. The 
Enea’s myth represents an important concept of Roman Culture, the concept of 
the Pietas. Another concerning image is the one known as Caritas or Pietas Ro-
mana, whose myth recalls the scene of filial breastfeeding, an image including 
the feeling of body eroticism. These portrayals always state the archetype of 
the passage of generations, which is especially characterized of the recognition, 
from bequest to conservation, from crossing to restitution, in a reality where 
the gift, the old of age, and the death are present. The old age not only as an 
individual experience of loss, but even as an age of freedom and individuation. 
The death as the only way of access to a kind of immortality, extending from 
the Neapolitan ritual of “Animelle” to the Red Book of Jung. What in the mo-
dernity? How could this desperate relationship be well represented? Into A 
Badly Assorted Couple of Lovers (1925) of Otto Dix, just starting from the title, 
something disharmony is announced. Youth and old age, health and sickness, 
life and death join one another in a very evident action of sexuality. Behind an 
apparently depraved image the Pietas Romana again appears as an archetypical 
representation of the Life Play, of its minuet with the Death, articulated by all 
generations transfer.

Rèsumè
L’article met l’accent sur le passage entre les générations et le rythme qui le mar-
que. Le mythe d’Énée est une des représentations qui se réfèrent à un concept 

Parole chiave

Passaggio tra 
generazioni
Pietas Romana
Riconoscimento
Vechiaia
Morte.

Key words

Passage between 
generations
Pietas Romana 
Recognition
Old Age
Death.



 1 - 201958 Εíρήnη, Eiréne

complexe de la culture romaine, celui de la Pìetas. Il existe une autre image relative à ce motif, appelée Caritas 
ou Pìetas Romana. L’iconographie est celle de l’allaitement maternel filial: une image qui présente des aspects 
d’érotisme. Dans ces représentations est inhérent l’archétype du passage entre générations caractérisés avant 
tout par la reconnaissance, entre le legs et la conservation, le dépassement et la restitution, dans une dimension 
dans laquelle sont présents le don, la vieillesse et la mort. Vieillesse n’est pas seulement comme expérience de 
décadence, mais aussi comme âge de liberté et individuation. Mort comme le seul moyen d’accéder à une forme 
d’immortalité, entre le culte napolitain des «animelles» et le Livre Rouge de Jung. Et dans la modernité? Ce 
contact désespéré dans quelles images pouvez-vous le représenter? Couple disparate (1925) par Otto Dix pui-
sque le titre annonce quelque chose de faux. La jeunesse et la vieillesse, la santé et la maladie, la vie et la mort 
se rejoignent dans un acte explicitement sexuel. Derrière une image qui apparaît perverse, la Pìetas Romana 
réapparaît comme une représentation archétypique du jeu de la vie dans son menuet avec la1 mort marquée par 
le passage entre les générations.

Premessa

La Pìetas e la Pìetas Romana rappresentano l’archetipo del passaggio tra le ge-
nerazioni, caratterizzato da lascito e conservazione, riconoscimento e restitu-

zione, in una dimensione in cui sono presenti il dono, il decadimento e la morte.
E non è forse questa la condizione alla base di ogni forma di Pace? Pace tra 

le generazioni, tra le persone e tra i popoli. Pace come “occuparsi dell’altro”. 
Archetipo ancora più struggente oggi in epoca di bibliche migrazioni, quando le 
immagini di pìetas hanno gli abiti della modernità.

Il passaggio tra le generazioni
Il passaggio tra le generazioni: la danza che dalla notte dei tempi ha permesso 

e scandito l’evoluzione umana, la formazione e la decadenza delle civiltà. 
Da cosa è ritmato? 
Seguendo Recalcati il motivo di fondo si può individuare nel riconoscimento. 

“... il padre deve riconoscere il suo inevitabile tramonto lasciando il suo posto 
al figlio, mentre il figlio deve riconoscere al padre il debito simbolico del dono della 
vita. Il padre diventa così una funzione indispensabile nella trasmissione dell’ere-
dità e il figlio, in quanto erede, avrà il compito di realizzare in una forma nuova ciò 
che ha ricevuto.”(Recalcati, 2013) 

Padre e figlio devono riconoscere questa discendenza simbolica, pena l’instau-
rarsi di una conflittualità senza futuro. Anche il semplice atto dell’ereditare non 
può limitarsi ad uno sterile ed inconsapevole ricevere ma, per poter essere fertile, 
implica una consapevole riconquista di ciò che si è ereditato.

Se manca questo processo “il padre impedisce al figlio di avere un suo posto nel 
mondo rifiutando di tramontare; mentre il figlio esige la morte del padre e il rinne-
gamento... del debito che essa implica. Il conflitto si imbarbarisce: il nuovo vuole 
uccidere il vecchio … e il vecchio non lascia posto al nuovo.”(ibidem)

Marisa D’Arrigo



1 - 2019 59Εíρήnη, Eiréne

Il riconoscimento permette il passaggio, la crescita, l’evoluzione. Dà valore 
alla decadenza ed alla morte. Favorisce nuove nascite e nuovi arricchimenti. 

Se il ritmo si spezza al conflitto generazionale si sostituisce una competizione 
generazionale (D’Amato, 2014) che vede genitori e figli allineati sullo stesso piano 
adolescenziale: genitori Peter Pan, figli innalzati ad un ruolo decisionale adulto.

Se il patto di reciproco riconoscimento è rotto i figli sembrano destinati a 
restare eternamente figli, bloccati nella loro crescita, incagliati in un senso di man-
canza, di invidia.

Questo sentimento impronta la personalità e impedisce l’accesso alla gratitu-
dine, unica condizione per poter fruire e godere di ciò che si è ereditato. 

Il simbolico si infrange in un possesso concreto ed il lascito stesso si tramuta in 
possesso senza riconoscimento, appunto, della dimensione ereditaria. 

Penso alle situazioni di incesto nelle quali l’assenza di uno spazio simbolico 
rende tutto gravemente concreto ed annulla le differenze di ruolo e generazionali. 

La Pìetas
La nostra cultura abbonda di miti, rituali e immagini rappresentative di questo 

passaggio tra generazioni: tra giovani e vecchi, tra vivi e morti. 

G. L. Bernini, Enea, Anchise e Ascanio in fuga da Troia. 
Galleria Borghese, Roma.

La “Coppia male assortita di amanti” di Otto Dix. Moderna e disperata Pìetas romana



 1 - 201960 Εíρήnη, Eiréne

 Nel gruppo scultoreo di Bernini, Enea che porta con sé il figlio e sulle spalle 
il padre rappresenta la sintesi dell’esperienza umana, del passato con il suo peso e 
del futuro con la sua incertezza e speranza. Anchise porta con sé i Penati (simbolo 
della patria perduta), Ascanio stringe la fiamma del futuro.

La nostra attualità, in questa epoca di esodi di massa, è bersagliata da una mi-
riade di immagini analoghe di una umanità in fuga dall’orrore della guerra e della 
povertà. Un’umanità che si fa carico di anziani e bambini e porta con sé poveri e 
piccoli oggetti simboli di memoria, di continuità e di futuro. 

Immagini archetipiche ancora più struggenti perché attraverso gli abiti della 
modernità esprimono in maniera sintetica ed immediata questo essenziale fram-
mento dell’essere uomini.

Primato dell’immagine, quasi un non-senso nella nostra contemporanea cultu-
ra dell’immagine, indicativa purtroppo di un approccio semplicistico a fenomeni 
complessi. Primato dell’immagine come strumento privilegiato di conoscenza ed 
espressione, come “lingua madre”. 

Ritorniamo al mito: Enea era definito il pio perché obbediva agli dei e perché 
le sue gesta rispettavano i valori della famiglia e della patria. 

Ci troviamo di fronte ad un concetto fondante della cultura romana, quello 
di Pìetas, che non trova una perfetta corrispondenza né nella traduzione greca (il 
termine εὐσέβεια pone l’accento soprattutto sul dovere) né nelle lingue moderne.

 La Pìetas infatti contempla il senso del dovere, che la distingue dalla gratuità 
della càritas. Ma ha qualcosa di più ed in tal senso si distingue dalla iustitia. È 

Marisa D’Arrigo



1 - 2019 61Εíρήnη, Eiréne

anche e soprattutto un sentimento, che si esprime secondo un principio di reci-
procità. Esso è rivolto sia agli dei sia agli uomini a cui si è legati da vincoli familiari 
o sociali.

La Pìetas non è un passaggio a cascata dal più forte al più debole, in una di-
mensione unicamente misericordievole. In essa c’è come una restituzione. È la 
giovinezza che si prende carico, con consapevolezza e gratitudine, della vecchiaia, 
del decadimento e della morte. 

 Queste considerazioni riportano al Saggio sul dono (1923) in cui l’antropologo 
M. Mauss sostiene che tutte le relazioni umane possono essere lette alla luce delle
tre caratteristiche del dono: dare, ricevere, ricambiare.

In un recente libro Molinari e Cavaleri (2015) ipotizzano che la realtà del 
dono sarebbe alla base dell’esperienza psicologica fondata sul riconoscimento e 
sull’empatia. 

La componente del dono del resto ha connotato da sempre il passaggio tra le 
generazioni. 

In ambito cristiano la vita è il Dono: di Dio agli uomini, della madre al figlio. 
Un aspetto tangibile e peculiare di questo dono passa attraverso il nutrimento. 

La mente va subito alle infinite raffigurazioni di Maternità nelle quali un atto inti-
mo e concreto quale l’allattamento assurge ad una sacralità che racchiude il dare 
la vita, il mettere al mondo ed il tenere in vita.

La “Coppia male assortita di amanti” di Otto Dix. Moderna e disperata Pìetas romana



 1 - 201962 Εíρήnη, Eiréne

La Pìetas Romana 
Al Museo Archeologico di Napoli c’è una piccola statuetta che raffigura una 

giovane donna nell’atto di allattare un vecchio.

Alla tenerezza che genera la visione di una madre che allatta il suo bambino si 
sostituiscono qui sorpresa e raccapriccio. In questa immagine non sembra esserci 
nulla di sacro, nel senso cristiano del termine. 

Essa rimanda ad un’iconografia della cultura pagana, la raffigurazione deno-
minata Pìetas o Caritas Romana, a cui era dedicato un tempio nel Foro Olitorio. 

L’immagine ha un mito di riferimento: la giovane Pero nutre di nascosto con il 
proprio latte il vecchio padre Cimone, condannato a morire di fame. Commossi 
per il gesto i giudici decidono di liberarlo. 

In alcune versioni al padre viene sostituita la madre. 
Valerio Massimo ne parla dicendo:

“Che più strano, che più inaudito di una madre allattata da una figlia? Si po-
trebbe pensare ad un fatto contro natura se prima legge di natura non fosse amare i 
genitori”. (V. Massimo, V, 4,7) 

Nell’Antica Roma infatti i giovani avevano il dovere di prendersi carico degli 
anziani genitori, come a restituzione di quanto ricevuto sin dalla nascita. 

Seneca evidenzia come molti doveri reciproci che riguardano genitori e figli 
passassero attraverso il cibo e l’atto del nutrire (Seneca, III,32,1). Il nutrimento 
però, quando va dal genitore al figlio, è unicamente un nutrimento del corpo, 

Marisa D’Arrigo



1 - 2019 63Εíρήnη, Eiréne

quando va dal figlio al genitore implica il riconoscimento al genitore dei benefici 
avuti. 

A Pompei è stato ritrovato un dipinto raffigurante una scena di Pìetas Romana 
con questa iscrizione:

Quegli alimenti che la madre offriva ai piccoli nati 
il destino ingiusto mutò in cibo per il padre. 
... C’è un triste pudore misto a pietà. 

Pudore e pietà sono le note di fondo che concorrono a rendere questa rappre-
sentazione tenera ma al tempo stesso sorprendente ed inquietante. 

La scena infatti attiva aspetti di erotismo, una componente sensuale che colle-
ga nutrimento e sessualità, cancella le differenze di ruolo e generazionali, evocan-
do una forma di incestuosità. 

Il vecchio Cimone dipende totalmente da Pero e l’allattamento è sì un atto 
d’amore che solleva dalla sofferenza e scongiura la morte, ma assume anche una 
valenza erotica in un momento estremo, quale quello della morte e, nello specifi-
co, della morte per fame. 

Questa immagine inoltre evidenzia la condizione della senilità, che è una con-
dizione di dipendenza totale e senza futuro, diversamente da come invece accade 
per il neonato. 

La figlia è madre, fonte di soddisfacimento primario ma anche di un bisogno 
erotizzato, amplificato dal clima di “divieto” (collegato alla condanna del padre) 
che riecheggia il tabù dell’incesto.

L’allattamento filiale
La rappresentazione dell’allattamento filiale ha percorso la cultura occidentale 

(e non solo) ed i secoli. Il motivo iconografico scompare quasi completamente 
con l’avvento del Cristianesimo e per tutto il Medioevo. Solo verso la fine del 
Quattrocento questa immagine ritorna ad ispirare moltissimi pittori tra cui, al di 
sopra di tutti, Caravaggio.

La più frequente rappresentazione vede Pero allattare il padre attraverso la 
grata della prigione, con il volto girato un po’ per paura delle guardie, un po’ per 
pudore come ad allontanare un imbarazzante coinvolgimento. 

“... tutto dipende... da come è ritratto il padre... Se è rappresentato debole e mo-
rente allora alla figlia è concesso di guardarlo in faccia,... la vicina morte neutralizza 
ogni intento erotico... Se l’uomo ha le mani legate dietro la schiena significa che l’ar-
tista intende comunicare come da un punto di vista erotico le sue possibilità siano 
limitate...” (Yehoshua, 2011, pp. 106-109)

La “Coppia male assortita di amanti” di Otto Dix. Moderna e disperata Pìetas romana



 1 - 201964 Εíρήnη, Eiréne

Caravaggio, Le sette opere di Misericordia (1607), Chiesa del Pio Monte della Misericordia, Napoli.

Marisa D’Arrigo



1 - 2019 65Εíρήnη, Eiréne

In Caravaggio il motivo viene inserito in un più ampio contesto in cui sono 
riunite le Sette Opere della Misericordia cristiana. Negli anni della Controriforma 
infatti una scena così audace può riscattarsi solo se collocata tra le rappresentazio-
ni di azioni cristiane atte a lenire le sofferenze umane. 

La storia dell’allattamento filiale è presente nella letteratura da Boccaccio, Me-
tastasio e Belli fino ai tempi nostri. 

Fino alla epica conclusione di Furore in cui Rose of Sharon offre il suo latte ad 
un poveraccio che sta morendo di fame.

“… Rosa Tea sollevò un lembo della coperta e si denudò il petto. “Su, prendete”, 
disse. Gli si fece più vicino e gli passò una mano sotto la testa. “Qui, qui, così”.“ 
(Steinbeck, 1939\2002, p. 415) 

Ed ancora è latte materno offerto ad un ufficiale che sta per partire per la guer-
ra, l’ultimo ed estremo nutrimento alla morte e prima della morte nel capolavoro 
di Mishima Yukio, Il tempio del Padiglione d’Oro (1958).

La Scena Perduta di Yehoshua prende inizio proprio da un quadro di allatta-
mento filiale, che fa precipitare il protagonista Moses (un affermato regista) in un 
universo di rimpianti. 

Gaspar de Crayer, Caritas Romana, Prado, Madrid.

La “Coppia male assortita di amanti” di Otto Dix. Moderna e disperata Pìetas romana



 1 - 201966 Εíρήnη, Eiréne

Riaffiora il ricordo di una scena analoga che egli aveva rifiutato di girare, fer-
mandosi al raccapriccio iniziale, senza comprenderne il vero significato: 

“Non la passione di un vecchio per una giovane donna ma il tormento di un 
uomo affamato e disperato.” (Yehoshua, 2011, p. 9) 

Il rapporto con la Vecchiaia e con la Morte
Il motivo dunque rimanda al rapporto tra le generazioni, non quello confor-

tante della maternità, ma quello relativo alla vecchiaia e alla morte.
È facile parlare del giovane, della vita, del futuro… Ma l’altra parte? Il passa-

to, il vecchio, la morte dove sono?
La nostra cultura è dominata dal mito della giovinezza, basato sul primato del 

fattore biologico ed economico. 
La vecchiaia precipita in una condizione di dipendenza e di solitudine. L’an-

ziano si ritrova chiuso in se stesso, arrabbiato perché la vita sembra avergli gio-
cato un brutto tiro, invidioso perché l’altro ha quello (giovinezza, salute, futuro 
ecc.) che a lui è stato tolto. Il corpo non è più “... veicolo per essere al mondo, ma 
ostacolo da superare per continuare a essere al mondo …” (Galimberti, 2008).

Ma non c’è solo un vissuto di decadimento individuale. La vecchiaia può es-
sere l’occasione per accedere ad una dimensione che supera l’individualità per 
allargarsi al rapporto con il mondo. 

In letteratura, in psicologia, in filosofia è possibile rintracciare una visione del-
la vecchiaia che pone l’accento sulla libertà, sulle potenzialità evolutive, sul valore 
di completamento che sono insiti in questa fase dell’esistenza. 

Per Italo Svevo il giovane ha come cifra l’inettitudine a vivere, l’anziano in-
vece, liberato dalle esigenze di un pressante futuro, può finalmente vivere nel 
presente, privo di doveri e di significati. Questa è la “vecchiaia selvaggia” che si 
contrappone ad una “giovinezza senile” e rappresenta “... l’unica età della vita 
che permette di nascondere dignitosamente dietro alla maschera del tempo quella 
dell’inettitudine” (Sturmer, 2007).

 Anche Jung considera la vecchiaia come un’età di libertà, come l’ultima e vera 
fase evolutiva, produttiva di autenticità. Se la prima metà della vita è tutta rivolta 
all’assolvimento di compiti adattivi, è nella “la seconda metà della vita” (Jung, 
1930) che si assiste ad un prevalere dell’introversione, ad un creativo ripiegamen-
to che può dirigersi verso la ricerca di Sé, della propria autenticità. La vecchia-
ia permette il proseguimento ed il compimento del processo di individuazione, 
compito a cui ogni uomo è chiamato e che rappresenta il capolavoro della vita di 
ciascuno.

 L’intuizione junghiana diventa importante soprattutto oggi, momento storico 
nel quale il dominio della tecnica sembra aver reso nulla l’esperienza e, con essa, 

Marisa D’Arrigo



1 - 2019 67Εíρήnη, Eiréne

alienato ancora di più la condizione del vecchio “desituato” (Spagnoli, Pierri, 
2001).

Comunque invecchiare è difficile anche perché, insieme ad altre ritualità, si è 
perso un significato condiviso dell’invecchiamento.

Hillman riprende il concetto di vecchiaia come momento di creatività che, 
nel volto scavato e plasmato dalle rughe (la “faccia”) permette di disvelare il 
“carattere”(Hillman, 2000), tutto ciò che il soggetto ha “fatto” nella e della sua 
vita. 

Il senso della vecchiaia quindi non è il suo essere preludio alla morte. Invec-
chiare può diventare una “forma d’arte”, ma per fare questo necessita di una 
“struttura estetica” che riesca a tener insieme le due polarità, gli aspetti Puer e 
Senex. 

Sgalambro nel suo Trattato dell’età (Sgalambro, 1999) considera la vecchiaia 
l’unica età che abbia un’età. Nel giovane la vita e il tempo scorrono verso, nella 
vecchiaia il tempo si ferma. Subentra un tempo senza tempo. Il vecchio quindi 
non è lì che attende la morte, ma è il “portavoce” del tempo del mondo, libero 
dalla tirannia del desiderio. 

E la morte? 
A Napoli, al Cimitero delle Fontanelle (dove sono custoditi i resti dei morti 

nella peste del 1656) c’è una particolare forma di ritualità: l’adozione di un te-
schio. 

Il teschio prescelto non è più un teschio anonimo, perso tra tanti altri. È 
un teschio “curato” che entra a far parte della famiglia del devoto e l’anima di 
quell’individuo (l’anima pezzentella) può sperare in un alleviamento delle pene 
del Purgatorio.

La “Coppia male assortita di amanti” di Otto Dix. Moderna e disperata Pìetas romana



 1 - 201968 Εíρήnη, Eiréne

Il culto comprende una reciprocità: il vivo elargisce al teschio quello che è 
chiamato il rinfresco (cure concrete e preghiere) in cambio della promessa di una 
grazia o di numeri fortunati da giocare al lotto.

Il rapporto tra vivo e morto passa per il sogno. A volte un teschio viene scelto 
su indicazioni avute in sogno ed è sempre in sogno o attraverso il sogno che il 
morto comunica i numeri. 

Il culto, attraverso un prendersi cura dei resti del corpo, coinvolge le anime 
purganti nella vita dei vivi e recupera il significato di pìetas, diventando rappre-
sentazione di memoria e di speranza. 

Jung in quel capolavoro di sperimentazione artistica e psicologica che è il Li-
bro Rosso si sofferma su temi quali Il Rapporto con la Morte e con i Propri Ante-
nati e dedica una specifica sezione al Culto dei Morti. Sembra un modo per dare 
parola ai morti e permettere loro la redenzione (non in senso cristiano). 

 “... pensiamo che le figure che ci visitano nei sogni o con l’immaginazione attiva 
scaturiscano da noi, ma secondo Jung siamo noi a scaturire da loro…. Quando parla 
dei morti, Jung intende proprio i morti...” (Hillman, Shamdasani, 2014, pp. 15-16) 

L’abbiamo detto, la nostra società sembra rifiutare vecchiaia e morte, averle 
scisse. Questo mina la solidità strutturale e probabilmente è alla base del malesse-
re di fondo della nostra cultura. 

“Nel Libro Rosso, invece, la morte è un modo per mettersi in contatto. Un modo 
per aprire la porta. In questo senso è la cura rivoluzionaria per la vera malattia della 
nostra cultura, il rifiuto della morte. Rifiuto inteso più come rimozione ed evasione 
da...” (ibidem, p. 33) 

Per Jung i morti si servono di noi per trovare risposte alle loro domande. Vita 
e morte non sono contrapposte, c’è una interconnessione, una perenne “permea-
bilità” tra le due dimensioni. 

 Molti punti di contatto dunque con il popolare culto delle animelle, tanto da 
permettere allo scrittore Giuseppe Montesano, di scrivere:

“... il rapporto tra vivi e morti che Jung sembrava suggerire come sola salvezza 
per la società occidentale, era praticamente uguale al rapporto di chi a Napoli “adot-
tava” un morto e riteneva che i defunti fossero in contatto con i vivi attraverso i 
sogni ma anche attraverso una presenza materiale” (Montesano, 2014).

Marisa D’Arrigo



1 - 2019 69Εíρήnη, Eiréne

Otto Dix: moderna e disperata Pìetas Romana
E nella modernità? Il contatto conturbante e disperato con la vecchiaia e la 

morte in quali immagini si può rappresentare? A quali miti può fare riferimento?
Penso ad un quadro irriverente se non addirittura choccante: “Coppia Male 

Assortita di Amanti” (1925) di Otto Dix che, sin dal titolo, annuncia qualcosa di 
sbagliato. 

Dix si arruolò come volontario nella prima guerra mondiale. Ebbe quindi un 
contatto diretto con la morte, con le ferite dei corpi ed il loro disfacimento. Gli 
orrori, la brutalità della natura umana, le deformità della bruttezza, il rapporto tra 
eros e morte diventarono i soggetti delle sue opere. Opere affollate di mendicanti, 
mutilati, prostitute in situazioni sessuali estreme ed eseguite con una pittura volu-
tamente infantile, tipica del dadaismo.

Dix ha di fatto infranto un tabù, allargando i temi del vero nell’arte fino ad 
includere, su un versante scandaloso ed inesplorato, le perversioni sessuali. Il suo 
interesse non si rivolge a qualcosa che abbia una finitezza storica e sociale. Esplo-
ra la vita quotidiana, non la quotidianità. Per questo la sua produzione supera i 
limiti storici e si colloca in una dimensione universale. 

Il risultato è come fuori del tempo e della contingenza, appare un “… impegno 
a difendere la dignità dell’uomo nella sua indegnità”(Pfaffle, 1997, p. 37) e questo 
diventa fonte di stupore, di attrazione e di catarsi.

Così come avviene con la “Coppia Male Assortita di Amanti”.
Fuori dalla finestra in un paesaggio urbano o post-industriale c’è il tramonto 

o un fuoco che divampa e che distrugge. Non ci sono tracce di natura né di vita, 
tutto è fermo sull’orlo della fine.

 Potrebbe essere l’ambientazione di un film sul day-after, ultimo atto di una 
natura abusata e violata.

Dalla finestra aperta prorompe un vento che squassa e distrugge. Gonfia la 
tenda, scompiglia i capelli della giovane donna bionda (prostituta? pietosa an-
cella?).

Il vecchio ha le mani come artigli conficcate sulla schiena e sulla natica del 
morbido corpo nudo che ha sulle sue gambe in una chiara posizione sessuale. 
Non sembra godere di quel contatto. Le sue narici non si riempiono dell’odore 
inebriante della carne giovane. I suoi occhi non vedono le forme armoniose ed 
opulente. Il vecchio è stremato o forse è talmente concentrato sul bisogno di 
assorbire da quel giovane corpo un soffio di vita, da chiudere fuori da sé tutto il 
mondo esterno.

E la giovane donna? I suoi occhi sono sbarrati, attoniti. Sembra una bambola 
di gomma senza vita, si dà senza darsi, si lascia “fare”.

 Il suo corpo non accoglie, non accompagna, lascia però che il vecchio lo pe-
netri o le si aggrappi addosso, sembra sotto choc…

La “Coppia male assortita di amanti” di Otto Dix. Moderna e disperata Pìetas romana



 1 - 201970 Εíρήnη, Eiréne

Otto Dix, Coppia Male Assortita di Amanti (1925).

Marisa D’Arrigo



1 - 2019 71Εíρήnη, Eiréne

È uno scenario malato, dove dominano la sopraffazione e l’avvilimento: un 
giovane corpo violato; un corpo decrepito che non vuole mollare. Giovinezza 
e vecchiaia; salute e malattia; vita e morte si uniscono, si accoppiano in un atto 
sessuale contro-natura.

Forse è la fine del mondo e loro, gli Amanti, sono i superstiti di chissà quale 
disastro e in quel loro essere una coppia male assortita c’è l’estremo tentativo di 
sentirsi ancora vivi. 

Forse lo choc è dato dal momento estremo, eccezionale nella sua normalità 
dell’essere al cospetto della morte, momento apocalittico e globale.

Attraverso un atto sessuale, un atto d’amore male assortito, riappare il gioco 
della vita, la danza con la morte, il passaggio dal giovane al vecchio ma anche dal 
vecchio al giovane in una circolarità che è illusione di vita, di futuro, di domani.

Come nella Pìetas Romana anche qui il corpo femminile è fonte di nutrimento 
(fisico o vitale) senza partecipazione, e non per timore dei carcerieri. Il vecchio 
succhia vita, un nutrimento effimero perché la morte è comunque lì ad aspettare. 

Siamo alla fine, il domani non c’è. Il vecchio la morte ce l’ha fuori e dentro, la 
giovane donna ha la vita dentro ma la morte fuori…

Se nel mito di Cimone e Pero la circolarità di questo passaggio è data dalla 
funzione primaria del nutrimento, in Coppia Male Assortita di Amanti tale circo-
larità sembra collocarsi ancora prima, nell’atto sessuale come unione di opposti, 
come rappresentazione archetipica della vita. 

I motivi della pìetas si esprimono attraverso il corpo e si dibattono tra aspetti 
di sensualità ed aspetti di universale eticità, più in alto di ogni dottrinaria indica-
zione. 

Questa coppia “male assortita” non è la sizigia, non genera la vita, ma la man-
tiene. Ne garantisce l’immortalità, riconoscendo e restituendo ciò che ha ricevu-
to, dandole quindi valore senza gettarla nel tritacarne di un consumismo che usa 
persone, corpi, oggetti senza chiedersi da dove vengono e dove andranno. 

Non sono forse queste le domande primigenie dell’uomo nel momento in cui 
si rende conto di esistere? 

Bibliografia
Belli G., Tutti i sonetti romaneschi, Roma, Newton & Compton, 1988.
Carotenuto A.(1997), Patologia dell’abbraccio di Dedalo, Rivista di Psicologia Analitica 4/56, pp.115-127.
Caputo C., D’Arrigo M. (2009), Relazionale, Transgenerazionale, Archetipico nella formazione dell’identità in 

Biasci L., Michelini Tocci A., Rossi A.(a cura di), Origine, sviluppo, trasformazione, Roma, Magi, 2009.
D’Amato M. (2014), Ci siamo persi i bambini, Bari, Laterza, 2014.
Danese R.M., Lanciotti S., Raffaelli R. (a cura di) (1998), Pietas e allattamento filiale: la vicenda, l’exemplum, 

l’iconografia, Urbino, Quattroventi, 1998.
Danese R.M., De Agostini D., Raffaelli R., Zaganelli G. (a cura di) (2000), L’allattamento filiale: la fortuna, 

Urbino, Quattroventi, 2000.
Galimberti U., La Vecchiaia come età dell’amore, Un “Trattato” sul tempo di Manlio Sgalambro. 

L’eros non scaturisce dalle fattezze del corpo e una sessualità totale succede a quella genitale, La Repubblica, 
7 dicembre 1999. 

La “Coppia male assortita di amanti” di Otto Dix. Moderna e disperata Pìetas romana



 1 - 201972 Εíρήnη, Eiréne

Galimberti U., Quando essere vecchi significava essere saggi, La Repubblica 29 febbraio 2008.
Guggenbühl-Craig (1986), Il Vecchio Stolto e la Corruzione del Mito, Bergamo, Moretti & Vitali, 1997.
Hillman J. (2000), La forza del carattere, Milano, Adelphi, 2007.
Hillman J., Shamdasani S. (2014), Il Lamento dei morti. La psicologia dopo il Libro Rosso di Jung, Torino, Bollati 

Boringhieri, 2014.
Jung C.G.(1930), Gli stadi della vita, Opere, Vol. 17, Torino, Boringhieri, 1991.
Jung C.G., Il Libro Rosso, Torino, Bollati Boringhieri, 2012.
Klein M.(1957) Invidia e Gratitudine, Firenze, Martinelli, 1969.
Mauss M. (1923-24) Saggio sul dono, Torino, Einaudi, 2002.
Mishima Yukio (1956), Il Padiglione d’oro, Milano, Feltrinelli, 2002.
Molinari E. e Cavaleri P. (2015), Il dono nel tempo della crisi. Per una psicologia del riconoscimento, Milano, 

Cortina, 2015.
Montesano G., Quanto è napoletano questo Jung, Il Mattino 30\7\14.
Niola M. (2003), Il Purgatorio a Napoli, Milano, Meltemi, 2003.
Pavon P.(1997), La Pietas e il carcere del Foro Olitorio, Mélanges de L’Ecole Française de Rome. Antiquité, 

1997, vol. 109.
Pfaffle S.(1997), Otto Dix, Il “Porco che dipinge” in Otto Dix, Milano, Mazzotta, 1997.
Recalcati M., Destra e Sinistra sotto il peso di Edipo, La Repubblica 6\3\13.
Recalcati M., Quel che conta nell’eredità è la trasmissione del desiderio, La Repubblica 13/9/13.
Scocco P., De Leo D., Pavan L. (a cura di) (2001), Manuale di psicoterapia dell’anziano, Torino, Bollati Borin-

ghieri, 2001.
Sgalambro M. (1999), Trattato dell’età, Milano, Adelphi, 1999.
Steinbeck J.(1939), Furore, Milano, RCS, 2002.
Sturmer B.(2007), Dalla “giovinezza senile” alla “vecchiaia selvaggia”, I Racconti di Italo Svevo, Gli Scrittori 

d’Italia, XI Congresso Nazionale dell’ADI, Università Suor Orsola Benincasa, Napoli, 2007.
Valerio Massimo, Factorum et dictorum memorabilium libri, V,4,7.
Yehoshua A. B.(2011), La scena perduta, Torino, Einaudi, 2011.
Wuehl M.I. (a cura di) (2002), Nella Stanza dell’Analista Junghiano, Milano, Vivarium, 2002.

Tavola rotonda su «Approdi di civiltà»

CIPA, Palermo, 3/3/2018

Marisa D’Arrigo



Tavola rotonda su «Approdi di civiltà»

CIPA, Palermo, 3/3/2018





1 - 2019 75Εíρήnη, Eiréne

«DAMMI QUESTO STRANIERO»
DALL’IO AL NOI SENZA FAR SCATTARE IL 
MECCANISMO AVVERSATIVO ED ESPULSIVO DEL 
LORO: LA PROSSIMITÀ POSSIBILE1

Marco Garzonio

Non dimenticate l’ospitalità. Alcuni, praticandola, senza saperlo 
hanno accolto degli angeli. 

S. Paolo, Lettera agli Ebrei, 13, 2

Una società si giudica dal modo in cui tratta i suoi membri più deboli 
e vulnerabili.

Jonathan Sacks, Non nel nome di Dio

Quando Francesca Picone mi ha comunicato che sarebbe andato in porto il 
progetto di questo incontro mi è pressoché subito venuto in mente un testo 

molto particolare. Si tratta dell’Ufficio Mattutino del Sabato Santo secondo la 
liturgia ortodossa. Davvero sono le parole a scegliere noi: esse «ci vengono incon-
tro per via»2. Riporto integralmente quel testo per l’emozione che in me suscita 
ogni volta che lo leggo. Voglio condividerlo con voi in quanto mi sembra gettare 
un potente fascio di luce sugli argomenti che trattiamo oggi: non nuovi per noi e 
per il lavoro di cura che svolgiamo. Abbiamo incominciato ad affrontare queste 
tematiche poco più d’un anno fa, al Convegno Nazionale del CIPA a Roma, nel 
dicembre 2016. Il titolo, Attraversare i confini: inconscio, alterità, individuazione3 
allora come ora, è indicativo di un programma di ricerca specifico per il nostro 
ambito professionale, la Psicologia Analitica, e più in generale per la nostra re-
sponsabilità di cittadini. Al fine di sottolineare l’importanza di tali compiti non 
posso fare a meno di ricorrere a Jung: «In quanto psicologi abbiamo anzitutto 
il compito e il dovere di comprendere la situazione psichica del nostro tempo 
e di scorgere chiaramente quali problemi e sfide ci sottoponga il presente»4. È 
fuori di dubbio che il modo di trattare le persone deboli, fragili, indifese, povere, 

1   Dedico questo scritto, presentato al CIPA, a Palermo in data 3/3/2018 in occasione della Tavola Rotonda 
“Approdi di civiltà”, all’amico Franco La Rosa.
2   Ivano Dionigi, Il presente non basta, Mondadori, 2017.
3   A. Adorisio, G. D’Ingegno, A. Moncelli, F. Picone, (a cura di) Attraverso i confini. Inconscio, alterità, 
individuazione. Cipa 50 anni. Atti del XVII Convegno Nazionale del Centro Italiano di Psicologia Analitica, 
Aracne, 2017.
4   C. G. Jung, Opere, vol. XVI, “Pratica della psicoterapia”, Boringhieri, 1981, p. 119



 1 - 201976 Εíρήnη, Eiréne

emarginate, discriminate, escluse, scartate costituisce uno dei vertici dei numerosi 
problemi e delle sfide che agitano e preoccupano il nostro Paese e l’Europa, susci-
tando inquietanti domande sul futuro del mondo occidentale e sulle relazioni che 
esso sta costruendo con i Continenti flagellati da povertà e ingiustizie, a comincia-
re dall’Africa. Di lì oggi arrivano migranti, ma in un tempo non lontano potranno 
venire moti capaci di sovvertire il sistema in cui ci siamo creduti sinora sicuri. Il 
terrorismo di matrice islamica è solo la manifestazione più eclatante e in qualche 
modo “rassicurante”, in quanto illude che sia possibile confinare il retroterra del 
disagio del Terzo e del Quarto mondo dietro i delitti di quelle schiere di miliziani, 
sconfitte le quali vagheggiamo, da stolti, sia possibile intrattenere dialoghi co-
struttivi con l’“Islam moderato” e vivere sicuri. 

Per quanto riguarda specificamente il nostro Paese, l’essere al centro del Me-
diterraneo con un pezzo d’Italia e con l’altro pezzo nel cuore del Vecchio Conti-
nente attraverso il confine-cerniera delle Alpi ritengo sia una condizione di dono 
e di privilegio, oltreché una grandissima responsabilità morale. Il problema è di 
saperne cogliere responsabilmente le opportunità e non invece mettere in campo 
soltanto meccanismi difensivi e campagne improntate alla paura. 

Vengo all’oggetto specifico del mio intervento. Ecco il testo dell’inno liturgico 
cui ho accennato:

«Giuseppe andò da Pilato, e così lo pregava: Dammi questo straniero, che 
dall’infanzia come straniero si è esiliato nel mondo. Dammi questo straniero, 
odiato e ucciso come straniero. Dammi questo straniero, di cui stranito contem-
plo la morte strana. Dammi questo straniero, che ha saputo accogliere poveri e 
stranieri. Dammi questo straniero, che per invidia è stato estraniato dal mondo. 
Dammi questo straniero, perché io lo seppellisca in una tomba, giacché, come 
straniero, non ha ove posare il capo. Dammi questo straniero, al quale la madre, 
vedendolo morto, gridava: O figlio e Dio mio, anche se sono trafitte la mie viscere 
e il mio cuore dilaniato al vederti morto, tuttavia ti magnifico, confidando nella 
tua risurrezione. E il nobile Giuseppe ricevette il corpo del Salvatore: con timore 
lo avvolse in una sindone con mirra e depose in una tomba colui che a tutti elar-
gisce la vita eterna e la grande misericordia».

Nella notte della vigilia della Pasqua, la tradizione ortodossa evidenzia quanto 
essa sia capace di dare voce a sentimenti di grande intensità emotiva. La tonalità 
è molto affettiva, si colora di sfumature umanamente calde e sottolinea la dimen-
sione processuale, drammaturgica dell’evento. Per la nostra cultura si tratta di 
una diversità feconda rispetto ai modi della liturgia latina portata a sottolineare 
piuttosto l’esito di quanto accadde allora a Gerusalemme, la dimensione di vitto-
ria, anzi di “trionfo” della Resurrezione, con la figura di Cristo in posizione eretta 
che brandisce un vessillo sopra il sepolcro: la vita che sconfigge la morte. Basta 
pensare al celebre dipinto di Piero Della Francesca, prototipo di un’iconografia 

Marco Garzonio



1 - 2019 77Εíρήnη, Eiréne

celebrata e consolidata5. Della visione intessuta di affetti, ricca di colore e vividez-
za che viene dall’Oriente avete invece prova proprio qui a Palermo, nei cicli mu-
sivi di Monreale e della Cappella Palatina: approdi straordinari e felici dell’arte di 
Bisanzio e della spiritualità d’influsso greco. Dall’Oriente viene un pathos molto 
intimo, capace di toccare corde profonde dell’umano, una melodia che pervade 
di contenuti d’anima l’impatto potente del vissuto religioso. Nel contesto di una 
tale sensibilità si colloca il canto di Gesù come «straniero». 

Abbiamo ascoltato che il tropario, cioè l’inno liturgico del sabato di vigilia, 
ripercorre la condizione che Gesù ha sperimentato sin «dall’infanzia», quando 
alla nascita insieme ai propri genitori vive il dramma della inospitalità («Non c’era 
posto per loro nel caravanserraglio», racconta Luca, 2, 7) e quando, poco dopo, 
con la famiglia deve assumere lo status di migrante e di rifugiato in Egitto, per 
sottrarsi alla persecuzione di Erode. Da adulto, sarà poi lui a identificarsi nell’i-
dentità di «straniero». Secondo il racconto di Matteo, l’enunciato della consape-
volezza psicologica di tale status e del vissuto religioso avviene in pratica all’esor-
dio della vita pubblica. Gesù ha appena scelto i discepoli, va tra le gente, predica 
nelle sinagoghe, cura infermità e nel momento in cui «grandi folle» incominciano 
a seguirlo da tutte le principali località della regione decide di rivelare quanto si 
senta «straniero» rispetto al mondo degli scribi e dei farisei, i rappresentanti più 
in vista di coloro che all’epoca detengono il potere. 

L’annuncio rivoluzionario
La psiche è anche territorio, rapporto con i luoghi e con l’emotività che il 

genius loci di cui questi sono portatori racchiude e continua a sprigionare per 
chi vi accede con buona disposizione d’animo. Nella storia e nell’immaginario 
collettivo si forma un luogo deputato per comprendere e tramandare la prima 
grande uscita pubblica di Gesù, il suo annuncio rivoluzionario: le rive del lago 
di Tiberiade. Dall’altura che il culto popolare chiamerà Monte delle Beatitudini, 
Gesù annuncia che lui non è venuto per rompere con la tradizione («Non pensate 
che io sia venuto ad abolire la Legge o i Profeti», Mt, 5, 17). Ma pur collocan-
dosi nel solco della tradizione rimarca una discontinuità sostanziale: si dichiara 
estraneo ad una fede interpretata come se l’uomo fosse fatto per il sabato e non, 
invece, il sabato – cioè l’insieme di Legge, precetti, regole minuziose di riti e gesti 
cui ottemperare – fatto per l’uomo. La Buona Novella sta nella scala di valori su 
cui si impianta la sua missione. Egli fa un’esemplificazione circostanziata degli 
interlocutori privilegiati ai quali l’annuncio è rivolto: il povero, il debole, il fragile, 
l’afflitto, l’emarginato, il mite, l’assetato di giustizia, l’operatore di pace, il perse-
guitato, il praticante la misericordia. Ha almeno tre significati il prendersi cura 
di quelle persone, farsi prossimo, calarsi nei panni del Samaritano, cioè mettersi 

5  L’affresco, eseguito tra il 1450 e il 1463, è conservato nel Museo Civico di San Sepolcro.

“Dammi questo straniero”



 1 - 201978 Εíρήnη, Eiréne

decisamente dalla parte di colui che per status sociale e religioso è «straniero» 
rispetto al Giudeo, identificarsi con l’altro da sé bisognoso. 

Vediamo il primo significato, quello del “farsi prossimo”. Dal punto di vista 
psicologico l’espressione vuole dire misurarsi con le pretese e le difese dell’Io, 
l’Ego proprio, individuale, di ciascuno di noi, e quello collettivo, la mentalità del 
gruppo al quale apparteniamo; vuole dire riconoscere la propria parte bisognosa, 
ammettere il limite, la condizione cioè che ci rende naturalmente vicini, confinan-
ti, prossimi all’altro, altro con il quale condividiamo appunto il confine e il limi-
te; vuole dire ridimensionare l’onnipotenza un po’ infantile e adolescenziale del 
singolo e del gruppo (per non dire, in alcuni casi, del “branco”). In modo ancora 
più radicale vuole dire disporre della libertà interiore e del coraggio di collocarsi 
al posto dell’altro per sperimentare e capire che cosa significhi trovarsi in una 
condizione diversa dalla propria. 

Ci introduce ancor più nel cuore del passaggio di mentalità che l’annuncio ri-
voluzionario sopra citato comporta il secondo significato: il “farsi prossimo” con-
siderato da un punto di vista strettamente religioso. La trasformazione del νόος, 
del modo di pensare, di capire, di avere ed alimentare idee, di valutare le cose per 
quel che sono e per le implicazioni che comporta il tipo di considerazione che ad 
esse si dà in realtà coinvolge l’individuo nel profondo, nel mondo interiore: parla 
all’intelligenza del cuore. Dal Monte delle Beatitudini, la Buona Novella riporta 
direttamente ad un legame antico, invita a porsi sulla scia degli antichi Profeti 
d’Israele. Non c’è contraddizione tra ciò che è stato, ciò che è e ciò che sarà: di 
suo, nella natura e nel mutare del tempo, o perché noi lo vorremo e lavoreremo 
affinché sia. Gesù è venuto «per dare compimento» alla Legge e ai Profeti (Mt, 
5, 17), non per abolirli come s’è detto sopra. I progetti di Dio debbono fare i 
conti con la continuità della storia, posta come valore fondante l’esperienza uma-
na. Scrive Jonathan Sacks: «La profezia appartiene al tempo storico, libero, non 
predeterminato; il tempo che fa la sua prima apparizione nella Bibbia ebraica 
e costituisce uno dei suoi contributi più originali al pensiero umano. Il profeta 
avverte, non prevede. Il domani è frutto delle nostre scelte di oggi. Il tempo per i 
profeti non è l’inesorabile dispiegarsi del destino, ma l’arena della libertà umana 
in risposta alla chiamata di Dio»6. 

Dio Padre ha mandato e manda Profeti per confermare l’alleanza con l’uomo, 
che nasce con la liberazione dalla schiavitù d’Egitto, ma che è uno status psichico 
che sarebbe un errore considerare come conquistato e fatto proprio una volta per 
tutte: deve continuamente, incessantemente rinnovarsi. Il passaggio va sottoline-
ato, per la portata che riveste nell’intera vicenda umana, non soltanto per la storia 
d’Israele. Il fatto storico dell’Esodo assurge a mito, narrazione di un evento che si 
fa memoria condivisa in quanto somma di accadimenti di popolo (la scelta ad uno 

6  Jonathan Sacks, Non nel nome di Dio. Confrontarsi con la violenza religiosa. Giuntina, 2017, p. 155.

Marco Garzonio



1 - 2019 79Εíρήnη, Eiréne

ad uno degli Israeliti attraverso il sangue sacrificale dell’agnello impresso sugli sti-
piti delle porte, le fuoriuscita dall’Egitto, l’attraversamento avventuroso del Mar 
Rosso, la lunga e travagliata peregrinazione nel deserto, l’acqua, la manna e le 
quaglie, la manifestazione del Signore a Mosè sul Sinai, le tavole della Legge) e nel 
contempo è un processo personale. In questo senso è il cammino che l’individuo 
intraprende per liberarsi dalla schiavitù dei condizionamenti, dalle identificazioni 
proiettive, dagli attaccamenti invischianti delle proprie origini familiari, dall’at-
trattiva e dalla seduzione di cose, oggetti, idoli ovvero da tutto quanto è ritenuto 
sostitutivo dell’altro da sé: il denaro, le posizioni di potere, la carriera. In una pa-
rola: è il processo di individuazione. La vicenda storica, l’epopea che lo Scrittore 
biblico ha cantato di quei fatti, la spiritualità e la religiosità che sono scaturite dal 
susseguirsi delle narrazioni costituiscono un esempio unico nella storia dell’uma-
nità: un patrimonio che ha impregnato l’Occidente, ha alimentato orizzonti di 
senso e valori, costituendo l’ossatura culturale di popoli e Paesi.

Il terzo significato del “farsi prossimo” è di natura esistenziale. Dal punto di 
vista esistenziale l’uomo, naturalmente libero, si fa effettivamente libero, costrui-
sce la propria libertà se “ascolta” e “si ascolta”, se si mette in relazione con l’altro 
da sé, se penetra nell’umanità dell’altro, se acquisisce la capacità di immaginar-
si come altro. Shemà Israel, «Ascolta Israele!», recita l’antica preghiera. Questa 
esortazione religiosa ha una profonda valenza psicologica: costituisce la sollecita-
zione accorata, premurosa, acuta a compiere l’esercizio dell’inversione dei ruoli, 
ad uscire dal recinto dell’Io e ad aprirsi al Sé. Essa riassume un modo di vedere 
l’uomo, le relazioni, la vita, dando all’esistenza qualità, dignità, senso, prospetti-
va. Essa rappresenta l’invito struggente a fermarsi, a pensare secondo il racconto 
biblico come Dio ha sognato e pensato l’uomo: un essere libero, libero anche di 
contraddirlo, di contrastarlo, di bestemmiarlo, di metterne in dubbio persino l’e-
sistenza7. Ma l’uomo no; l’uomo, secondo il racconto biblico non può distruggere 
l’uomo: annienterebbe Dio che dell’uomo è il Creatore; vanificherebbe l’intera 
creazione di cui l’uomo è il vertice. È riflessione teologica, questa: nel senso alto 
e pieno del termine, non affermazione di tipo umanitario o filantropico. E la psi-
cologia, scienza umana, massima espressione della mente umana che riflette su se 
stessa, dopo le considerazioni di Rudolf Otto sul numinoso e sul sacro8, non può 
ignorare il pensiero teologico: amputerebbe una parte essenziale dell’oggetto che 
è la ragione del suo stesso esistere, cioè l’uomo. Il vero ateismo non è sostenere 
che «Dio è morto»9, ma sta nel non rispettare l’uomo per quello che è, nell’unicità 
sua propria, che vuole dire l’uomo intero, nelle pluralità, specificità, diversità di 
tutte le sue forme ed espressioni. Discriminare, stabilire tassi che portino a com-

7  Marco Garzonio, Siamo il sogno e l’incubo di Dio, Àncora, 2015, passim.
8 Rudolf Otto, Il sacro, SE editore, 2009.
9  Friedrich Nietzsche, La gaia scienza, p. 138 (aforisma 125, “L’uomo folle”, Piccola Biblioteca Einaudi, 2015).

“Dammi questo straniero”



 1 - 201980 Εíρήnη, Eiréne

porre graduatorie, a ritenere un tipo di umanità privilegiata o a stabilire quozienti 
di purezza di parti dell’umanità così da creare disparità di valore intrinseco e 
quindi di trattamento, è cercare di cancellare l’impronta di Dio nell’uomo, ciò 
che nell’uomo è spirituale. Pensieri e atteggiamenti di tale natura costituiscono la 
più autentica e tremenda bestemmia contro Dio.

Indifferenza e ostilità
Dio non ha affidato a nessun uomo il potere di fare giustizia in nome suo, nel 

senso di dire: quest’uomo sì, vale, quest’altro no, o comunque vale meno, non 
ci interessa e non serve. Dio non ha istituito alcun vicariato, non ha delegato 
nessuno che, in nome suo, possa affermare: quest’uomo merita di vivere e questo 
invece può essere lasciato al suo destino: meglio ignorarlo, tenerlo lontano, non 
averci a che fare. In tale orizzonte originario, fondante la civiltà di cui facciamo 
parte, col discernimento che quella tradizione inalienabile ispira vanno letti e 
valutati i pregiudizi, l’indifferenza, il fastidio, l’ostilità con cui in larghi settori 
dell’opinione pubblica, della politica, della società in Italia e in Europa si guarda 
ai naufragi dei barconi nel Mediterraneo e nell’Egeo, alle marce forzate sulle rotte 
Balcaniche, ai fili spinati e ai muri eretti dai Paesi dell’Est, alla frontiera di Venti-
miglia, ai campi di raccolta in Libia, ai rimpatri. 

Noi possiamo andare avanti con la nostra storia e le nostre scelte, voltarci 
dall’altra parte o mettere in atto decisioni che conducono a esiti tragici decine di 
migliaia di uomini, donne, bambini, anziani, ma negli strati profondi della nostra 
cultura e della nostra civiltà giudaico-cristiana, nell’inconscio collettivo che in 
quel bacino si è formato ed è cresciuto, resta un nucleo di energia psichica, che in 
termini generali definirei così: la logica e la pedagogia di Dio sono altre rispetto 
alle nostre. La prospettiva di salvaguardare ad ogni costo l’uomo fa dire a Dio di 
Caino, reo di aver assassinato il fratello Abele: «Chiunque ucciderà Caino subirà 
la vendetta sette volte» (Gn, 4, 45). Compito degli uomini è garantire la legalità, 
che è il rispetto di regole che essi stessi si sono dati perché la comunità funzioni 
per il bene comune. La Giustizia, invece, è materia divina, è il progetto di pros-
simità, è quell’insieme di Beatitudini che viene proclamato da Gesù sulle rive del 
lago di Tiberiade, è il segno di contraddizione che fa sì che Gesù si identifichi con 
lo «straniero» così che noi siamo messi nelle condizioni di comprendere perché 
è venuto e l’essenza della Buona Novella. Ed è in quanto sa di essere «straniero» 
rispetto ai benpensanti e agli interpreti formali delle regole che Gesù si dispone 
ad andare incontro in maniera sempre più consapevole ad una «morte strana». 
Tale morte è da «contemplare», come canta l’Ufficio Divino del Sabato Santo. Il 
verbo non è scelto a caso: al suo interno ha il sostantivo templum, lo spazio defini-
to, che è fisico per le religioni, interiore e psichico per l’uomo che vuole riflettere 
e prendere coscienza di sé e dei problemi da affrontare.

Marco Garzonio



1 - 2019 81Εíρήnη, Eiréne

Ma Gesù è «straniero» in quanto compie un passo ulteriore, qualificante, che 
non lascia margini a scorciatoie o a vie di fuga una volta intrapreso. Sempre dal 
Monte delle Beatitudini Gesù evoca la categoria della coerenza. Questa gli fa pre-
annunciare la sorte che spetta a chi vorrà porsi alla sua sequela e quindi lavorare 
non per conquistare posizioni di potere (ad esempio: cacciare l’oppresso romano, 
come alcuni discepoli hanno equivocato sino alla fine), ma per essere «sale della 
terra», «luce del mondo», «granello di senape», «seme che muore», impegnarsi 
«per amare il tuo prossimo» e viversi come «fratello» tra i fratelli del Padre co-
mune. Ritengo che rivesta un significato particolare il fatto che Gesù insegni a 
pregare il «Padre Nostro» a conclusione del Discorso della Montagna. È la sintesi 
della visione attraverso cui ci riconosciamo tutti “bisognosi” e ci veniamo quin-
di a ritrovare in una condizione di reciprocità. La condivisione dovrebbe unire, 
mentre la propensione nostra è impostare i rapporti in modo che si costruisca-
no inimicizie, contrapposizioni tra il “Noi”, accorpamento di tanti Io nella con-
vinzione di proteggersi, senza renderci conto dell’Ombra, del rischio cioè di far 
scattare il fantasma del “Loro”, degli altri, con il meccanismo difeso-aggressivo 
pronto ad entrare in azione. 

Sempre più identificato con il suo essere «straniero» e consapevole della com-
plessità dell’animo umano, Gesù mette sull’avviso chi lo ascolta, invita a pensar-
ci bene, a valutare le possibili conseguenze per chi decide di seguire la sua via. 
Avverte: «Vi perseguiteranno per causa mia», come «hanno perseguitato i pro-
feti prima di voi». Possiamo aggiungere: che perseguitano e che continueranno 
a perseguitare. Perché? Quale meccanismo muove la reazione istintiva al “farsi 
prossimo” e suscita tanti argomenti aggressivi capaci di rendere Gesù «odiato» al 
punto da venire «ucciso»? La congiunzione tra i due termini, il binomio «odiato» 
e «ucciso» è uno dei passaggi-forza del tropario, uno degli elementi che lo rendo-
no capace di evocare consonanze in tanti passaggi drammatici della storia, quale 
senz’altro è il nostro. Il tropario è un canto e sappiamo che ci vogliono prudenza 
e umiltà nel trattare i testi. Essi vanno rispettati, al fine di evitare forzature o 
commistioni improprie. D’altra parte gli scritti che ci sono stati tramandati vanno 
considerati anche in quanto le parole che li compongono, ciascuna per sé e nella 
costruzione poetica e sintattica, sono serbatoi di esperienze vissute da intere ge-
nerazioni di uomini e di donne e di vivido inconscio culturale. Proprio in quanto 
composizione liturgica, elaborata da guide spirituali e modulata sul crescere del 
sentire popolare, il tropario dà voce a strati profondi, a emozioni, a contenuti 
psichici forti che il rito ha la funzione di accogliere, arginare, convogliare, trasfor-
mare. E l’oggetto che ispira la violenza contro Gesù è l’invidia; lo dice il testo in 
modo esplicito: «per invidia è stato estraniato dal mondo». 

L’invidia è la disposizione d’animo che vorrebbe far essere quello che non si 
è e far avere quello che non si ha, mentre c’è un altro che ai nostri occhi sembra 

“Dammi questo straniero”



 1 - 201982 Εíρήnη, Eiréne

essere quello che noi non siamo ma che invece vorremmo essere, e un altro che 
ai nostri occhi sembra avere ciò che non abbiamo ma che invece vorremmo pos-
sedere. Di questi tempi, con le contraddizioni, le contrapposizioni simmetriche, 
le immagini di tragedie che peraltro telegiornali e siti ci rimandano può sembrare 
un paradosso che lo «straniero» possa essere oggetto d’invidia. Altri magari in-
sorgeranno e qualcuno irriderà di fronte a tanto politicamente scorretto. Eppure 
io oso affermare che è mosso anche da invidia, da una profonda invidia chi non 
riesce a reggere il turbamento naturale verso l’affacciarsi dello «straniero», in 
quanto lo «straniero» è lo sconosciuto, e non si interroga, non cerca di elaborare 
interiormente il comprensibile conflitto, ma placa le proprie ansie nel sostenere i 
respingimenti degli immigrati, nell’erigere muri o nel porre i detenuti delle pro-
prie carceri a tendere fili spinati, nel predicare la carità pelosa degli aiuti “a casa 
loro” (lasciando che siano altri ad occuparsene e forse facendo conto, speriamo 
inconsciamente, che in realtà non se ne faccia nulla). Dire di odiare lo «straniero» 
è nutrire in sé un bel tasso d’invidia per la libertà di chi lascia tutto, affetti e villag-
gio, cielo e terra di casa, per affrontare l’ignoto, per la voglia di rischiare, di non 
arrendersi alla miseria e alla guerra, di sognare una vita che valga più dei due dol-
lari al giorno che nel migliore dei casi il suo Paese gli riserva. È pura invidia che 
scatta nel vedere una serie di piccole e grandi virtù del vivere, che gli sventurati 
che affrontano il deserto, il mare, i trafficanti mostrano di possedere, virtù delle 
quali invece l’Occidente ha perso la mappa e le buone pratiche per percorrerne i 
sentieri, virtù che un grande poeta del nostro ‘900, Clemente Rebora10, ha sinte-
tizzato in due versi, nei quali è profeticamente racchiuso il ciclo psichico oltreché 
religioso di morte e rinascita:

Un’immortale bellezza
uscirà dalla nostra rovina. 

Non è facile muoversi nell’ordine di idee prospettato dall’Ufficio del Sabato 
Santo. E ancor meno agevole è cercare di trasporre i contenuti sopra tratteggiati 
nell’esperienza quotidiana di oggigiorno in modo conseguente, pronti a pagare 
tutti i prezzi che una scelta rigorosa può comportare, senza abbuoni. Il racconto 
di Matteo (7, 24) chiarisce molto bene la dimensione profetica dell’annuncio, 
quando afferma che le proposizioni di Gesù riguardano «chiunque ascolta que-
ste mie parole e le mette in pratica». Chi si pone alla sequela di Gesù, come 
si accennava sopra, deve essere preparato, consapevole della scelta radicale che 
intraprende. Deve sapere che si sentirà «straniero» e da «straniero» si troverà ad 
agire; estraneo alla logica di scribi e farisei, quelli di allora, quelli di oggi e quelli 
di sempre, in ogni tempo pronti ad impalcarsi a giudici; estraneo ai formalismi, 
alle convenienze, alle appartenenze, alle compiacenze, alle disposizioni collusive, 

10  Clemente Rebora, Le poesie. (1913-1957), Garzanti, 1998.

Marco Garzonio



1 - 2019 83Εíρήnη, Eiréne

alle difese, ai protezionismi, alle chiusure interessate; estraneo alle paure agita-
te per sollecitare e muovere la pancia, per evocare vissuti persecutori arcaici e 
proiettivi; estraneo alle logiche tese a giustificare il comodo mantenimento dello 
status quo, al perpetuarsi di adempimenti esteriori e burocratici; estraneo agli 
accomodamenti di qualunque genere. 

Prendiamo adesso il tropario per quello che è e per ciò che può aiutarci a 
mettere ulteriormente a fuoco gli argomenti che ci hanno fatto convenire qui 
oggi e ci premono molto. Nelle considerazioni entrano elementi di contenuto e 
di metodo come sempre accade quando ci apprestiamo a compiere un approccio 
di tipo psicologico a testi e a vicende che rimandano a contenuti dai significativi 
legami con l’inconscio collettivo. E l’immagine del Gesù «straniero» è icona stra-
ordinariamente ricca e variegata di contenuti che rimandano emblematicamente 
alle esperienze con cui ci stiamo confrontando nel tempo attuale. 

La Scrittura cresce con chi la legge
L’inno liturgico è un testo con una componente narrativa. Prende le mosse da 

una pagina della Scrittura, la legge, la interpreta, la adatta, la attualizza attraver-
so la proposizione di vissuti che plausibilmente hanno accompagnato l’effettivo 
svolgimento storico, le primitive tradizioni, i sentimenti, i moti d’anima cumulati 
e trasmessi nei secoli, ad ogni stratificazione figli del confronto coi problemi del 
tempo in cui venivano prendendo forma. Ha scritto Pier Francesco Bori: «Quan-
do si torna a leggere un passo, e si torna a leggere in esso nuovi sensi, più adeguati 
alla presente condizione spirituale, non si tratta solo del progresso soggettivo di-
nanzi a un testo immobile: la Scrittura è viva, si muove, cresce, progredisce insie-
me a chi la legge»11. Grazie alla mediazione letteraria l’inno riporta le emozioni 
suscitate nei protagonisti e, insieme, le riflessioni che ne scaturiscono. 

La psiche è storia: occorre aver sempre coscienza di questa verità. Abbiamo 
già fatto cenno alla presenza nei testi antichi di materiali condensati. Ma la ric-
chezza di un testo e la disponibilità all’ascolto di chi interpreta consente di mi-
surarsi con ciò che sembra meno evidente, eppure aspetta soltanto l’occasione di 
essere scoperto, riportato alla luce, contestualizzato, reso attuale. Il racconto è 
anche un’“opera aperta”12 dal momento in cui scatta il dialogo tra il lettore e l’a-
scoltatore/partecipante. Sono i sedimenti finiti nelle narrazioni che antropologia, 
filologia, folklore, linguistica, drammaturgia, sapere ermeneutico della critica te-

11  Pier Cesare Bori, L’interpretazione infinita. L’ermeneutica cristiana antica e le sue trasformazioni. Il Mulino, 
1987, p.66. Il volume documenta la l’espressione dei primitivi Padri della Chiesa, secondo cui “la Scrittura 
cresce con chi la legge”. Per gli studi di Bori in rapporto alla psicoanalisi cfr i suoi contributi per L’uomo Mosè 
e la religione monoteistica di Sigmund Freud. Vedi anche, Pier Cesare Bori Per un consenso etico tra culture. Tesi 
sulla lettura secolare delle scritture ebraico-cristiane, Marietti, 1991.
12 Cfr Umberto Eco, Opera aperta, Bompiani, 1962. Cfr anche Umberto Eco, Lector in fabula. La cooperazione 
interpretativa nei testi narrativi, Bompiani, 1979.

“Dammi questo straniero”



 1 - 201984 Εíρήnη, Eiréne

stuale conoscono bene. E che la psicoanalisi approfondisce con sempre maggior 
determinazione13. Nel caso di oggi, del nostro convegno: stiamo applicando un 
metodo analitico, di marca propriamente junghiana, che abitua a destrutturare 
le forme che vengono proposte e a rimettere insieme i pezzi, cercando riordinare 
l’insieme secondo una prospettiva di senso. È il modo di interpretare i sogni che 
Jung ci ha insegnato14. 

L’Io e il Tu sono la premessa per il processo conoscitivo che porta alla presa di 
coscienza, sia il Tu soggetto reale o interlocutore interno. Del tropario l’Io prota-
gonista è Giuseppe d’Arimatea: è lui che parla. Sullo sfondo spicca un personag-
gio storico, Ponzio Pilato, del quale sappiamo molto di più di quanto i racconti 
evangelici ci dicono di Giuseppe15. Pilato tace, ma c’è: se ne avverte la presenza 
imponente. È l’autorità. Egli ascolta soltanto e il suo silenzio fa crescere il carico 
emotivo e la tensione drammaturgica mentre l’esposizione di Giuseppe d’Arima-
tea incalza, con la riproposizione insistita del termine «straniero». Il crescendo 
reiterato produce l’effetto voluto. Ponzio Pilato viene convinto, chissà se dalle 
argomentazioni, o dalle convenienze o da un’antica pietas che può trovare spazio 
anche nell’animo di un prefetto di Roma, con la sua religione marcatamente civile 
di cui l’Urbe è sempre andata fiera. Di fatto Pilato corrisponde alla richiesta che 
gli è stata rivolta: consegna il corpo martoriato dello «straniero», il corpo di Gesù 
recuperato pietosamente dalla Croce. 

I due protagonisti del dialogo non sono però soli. Accanto ad essi, in maniera 
prima discreta e poi in un progressivo crescendo, si avverte la presenza di un coro. 
Giuseppe d’Arimatea non parla solo per sé. Applicando un’analisi in termini di 
psicologia dinamica possiamo dire che, in ragione dell’impianto drammaturgico, 
la scena vive e si anima grazie all’interazione di una serie di componenti: l’autore 
del testo, il lettore che dà voce a Giuseppe d’Arimatea, coloro che partecipano al 
rito sacro e noi qui oggi che abbiamo letto il testo e che ci stiamo lavorando attor-
no. Non credo sia azzardato proporre la seguente suggestione: la pietas che per-
vade la scena si fa atto politico, coscienza critica collettiva, momento di gestione 
della polis, rappresentazione civile di tensione degli opposti (c’è il corpo di uno 
«straniero» morto, chi chiede una degna sepoltura, il rappresentante dell’autorità 
che ha consentito quell’uccisione e deve autorizzare la procedura). È un esempio 

13 Antonino Ferro, Nella stanza d’analisi. Emozioni, racconti, trasformazioni, Raffaello Cortina, 1996. Ferro 
è il principale esponente di quella corrente di pensiero che supera la visione di una stanza d’analisi in cui c’è 
un paziente che racconta e un analista che ascolta, per approdare a un “campo” in cui entrambi costruiscono 
insieme la storia di cura.
14 Carl Gustav Jung, Analisi dei sogni. Seminario tenuto nel 1928-30, Bollati Boringhieri, 2003. In particolare i 
passi da cui emerge il metodo empirico di Jung nell’affrontare l’universo onirico, quali, a puro titolo d’esempio: 
«Non fare alcuna supposizione, ma accettare i fatti» (p. 57); «L’interpretazione è sempre un’ipotesi» (p. 65); 
«Si impiegano metafore per non imprigionare significati» (p. 214); «Il sogno è come una bussola. Serve se la 
si sa leggere. Non dice dove andare, ma dove ci si sta dirigendo» (p. 235); «Non c’è una regola assoluta per 
interpretare un sogno; l’interpretazione è sempre relativa alla psicologia del paziente» (p. 448)
15 Si veda al proposito: Aldo Schiavone, Ponzio Pilato. Un enigma tra storia e memoria. Einaudi, 2016.

Marco Garzonio



1 - 2019 85Εíρήnη, Eiréne

della possibile convivenza che siamo chiamati a reggere e a comporre nelle situa-
zioni conflittuali tra polarità opposte. 

Assunzione di responsabilità
Ritengo che attraverso la lettura dell’antico inno si profilano tutti gli ingredienti 

che, a proposito del tema dello «straniero», partecipano a configurare un modello 
di crescita e di maturazione, di acquisizione in termini di consapevolezza e di 
conseguente assunzione di una responsabilità da parte del soggetto, del gruppo di 
cui questo fa parte, dei gruppi che compongono una società organizzata. Jung usa 
un’espressione molto pregnante, «comunità consapevole», per indicare la pro-
spettiva del processo d’individuazione16. E specifica il salto di qualità di tale presa 
di coscienza, evidenziando che essa è l’opposto di un «conglomerato anarchico di 
esistenze separate». Perché sottolinea, «senza una simile comunità [consapevole] 
neanche l’individuo più solido e autonomo può alla lunga prosperare»17. Questo 
processo, elemento soggettivo per antonomasia, in realtà costituisce la conferma 
che al massimo di individualità corrisponde il massimo di socialità18.

Jung è chiarissimo e illuminante in proposito. Individuarsi è «unificazione con 
se stessi e, nel contempo, con l’umanità di cui l’uomo è parte». In un’altra occa-
sione Jung sintetizza e descrive tale modello attraverso l’indicazione dei «quat-
tro stadi della coscienza». Li cito per memoria: la confessione, la chiarificazione 
(se si preferisce: la catarsi, che spiega senz’altro meglio l’effetto liberatorio della 
presa di coscienza sulla psiche individuale e su quella collettiva), l’educazione, la 
trasformazione. Che è poi, quest’ultima, la metanoia, la “conversione” in termi-
ni di linguaggio religioso; in senso psicologico il cambiamento di mentalità, che 
possiamo indicare nella differenziazione rispetto alle proprie origini e, insieme, al 
conformismo che gli assetti sociali e culturali possono aver indotto nel soggetto. 
Nel nostro caso è corretto dire: è mettersi dal punto di vista dell’altro, mettersi 
nei panni dello «straniero»19.

I personaggi delle narrazioni sono tali in quanto riescono ad essere figure 
esemplari, capaci cioè di racchiudere in sé e di esprimere contenuti propri, della 
loro singolarità, ma anche delle tipologie e delle ricorrenze rappresentative che 
mettono in pratica nei propositi, nelle scelte che operano, nei gesti che compio-
no. Giuseppe d’Arimatea è protagonista e insieme modello di un modo d’essere 
e di gestire le responsabilità individuali e pubbliche. Anche qui con ricadute, nei 
termini della contemporaneità che ci preoccupa e di richiamo a corrispondenze 
da parte nostra per individuare ed affrontare le responsabilità che ci chiamano 

16 C. G. Jung, Opere, vol. XVI, cit., p. 118.
17 C. G. Jung, idem.
18 C. G. Jung, Analisi dei sogni, cit. p. 465.
19 C. G. Jung, “I problemi della psicologia moderna”, in I problemi dell’inconscio nella psicologia moderna, 
prefazione di G. Jervis, p. 5 e sgg. Einaudi, 1977

“Dammi questo straniero”



 1 - 201986 Εíρήnη, Eiréne

in causa, fan capo a noi, pretendono in qualche modo coerenze. Il contesto aiuta 
a chiarire la scena dal punto di vista letterario, ma anche a rendere ragione dei 
fasci di luce e delle ombre che accompagnano il cammino e la presa di coscienza 
a livello di individui e di collettivo. 

Giuseppe d’Arimatea è un membro autorevole del Sinedrio. È una «perso-
na buona e giusta», non ha aderito «alla decisione e all’operato degli altri» (Lc, 
23, 50-51). È evidentemente contro la condanna e l’esecuzione di Gesù, ma non 
sembra sia stato in grado battersi, di andare oltre la buona disposizione d’animo. 
Tant’è vero che anche a chiedere il corpo a Pilato va «di nascosto per timore 
dei Giudei» (Gv, 19, 38). Lo «straniero» Gesù fa paura da morto non meno che 
da vivo. È curiosa una circostanza: Giuseppe d’Arimatea non si reca al Pretorio 
da solo, ma in compagnia di un altro personaggio, un’altra “colomba” rispetto 
ai “falchi” del Sinedrio; può contare sulla compagnia di Nicodemo. Quest’altro 
personaggio «in precedenza era andato da lui [da Gesù] di notte» (Gv, 19, 39), 
evidentemente anch’egli impaurito e preoccupato di essere riconosciuto. L’oc-
casione è riferita dalla narrazione di Giovanni in un quadro che fissa in maniera 
straordinaria il passaggio da un prima a un dopo, dal rispetto rigoroso ma formale 
della Legge ad un’assunzione di responsabilità personale del soggetto. È l’invito 
pressante al metanoeite, «convertitevi», cambiate mentalità. Lo ha proclamato 
Gesù sin dagli inizi della vita pubblica in Galilea. Ricordiamo le circostanze e il 
contesto della prima apparizione di Nicodemo nel racconto evangelico. Nicode-
mo, fariseo, «un capo dei Giudei» (Gv, 3, 1) secondo la narrazione di Giovanni 
era andato ad interrogare Gesù sul senso della sua venuta. Aveva capito la straor-
dinarietà di chi gli stava di fronte, «sappiamo che sei un maestro venuto da Dio». 
Alla curiosità diciamo così dottrinale di Nicodemo, il Rabbi aveva risposto: «Se 
uno non rinasce dall’alto / non può vedere il regno di Dio» (Gv, 3, 3). A tale af-
fermazione Nicodemo aveva controbattuto con la famosa domanda: «Come può 
un uomo nascere quando è vecchio? Può forse entrare una seconda volta nel 
ventre di sua madre e rinascere?». Saranno necessari altri passaggi per arrivare 
a riconoscersi «straniero» e prospettare il “farsi prossimo” nel nome del Padre 
di tutti come possibile sbocco del conflitto tra il rispetto formale della Legge e 
l’attuazione della Giustizia di Dio partendo dagli “ultimi”.

 Abbiamo ricordato sopra che secondo Jung la confessione rappresenta il pri-
mo stadio nel cammino verso la presa coscienza. Il tropario è la confessione di 
Giuseppe d’Arimatea, un gesto suo personale, certamente. Possiamo, però, leg-
gerlo come la confessione di tutti i dottori della Legge e di quelli come loro, delle 
persone che, per ruolo, posizione sociale, intelligenza, conoscenze, tradizione, 
cultura hanno gli strumenti per discernere, ma non dispongono ancora della ca-
pacità di ascolto di ciò che si annuncia come nuovo o della disposizione d’animo, 
quando non anche del coraggio necessario se si intende andare effettivamente 

Marco Garzonio



1 - 2019 87Εíρήnη, Eiréne

oltre il sapere dato, persone che comunque non si mettono in discussione. Quella 
di Giuseppe d’Arimatea è la confessione di un uomo e nel contempo la possibile 
grande metafora di una presa di coscienza collettiva. O la parabola, se si preferi-
sce, di una via al cambiamento praticabile in quanto passa attraverso la riflessione 
e l’autocritica. Il ritmo è ternario. Primo: c’è stata una violenza: l’uccisione di un 
condannato ingiustamente. Secondo: io, che pure ero lì, in realtà, dov’ero? Ho 
fatto qualcosa per cambiare il corso delle cose? Terzo: adesso, alla luce di ciò che 
finalmente vedo, tocca a me uscire allo scoperto, fare il primo passo, riconoscere 
le mie responsabilità e cambiare.

Il dramma soggettivo, perché di autentico dramma si tratta, si trasforma in 
dramma di una comunità. Alla pietas del romano Pilato si sostituisce la devozio-
ne di Nicodemo e Giuseppe d’Arimatea, capi dei Giudei anche se ininfluente 
minoranza all’interno del Sinedrio. Nicodemo e Giuseppe d’Arimatea vogliono 
seppellire Gesù «com’è usanza per i Giudei» (Gv, 19, 40). Nicodemo, addirittura, 
ha portato «una mistura di mirra e di aloe di circa cento libbre», qualcosa come 
33 chili di sostanze aromatiche. 

Segno di contraddizione
«E il nobile Giuseppe ricevette il corpo del Salvatore», canta il tropario. Lo 

«straniero» morto, che mani pietose si accingono ad avvolgere in una sindone per 
poi deporlo in una tomba, sta lì come potente “segno di contraddizione”. Tutto 
si sta per compiere. Nell’inno la Madre ha appena gridato: «Sono trafitte la mie 
viscere e il mio cuore dilaniato al vederti morto». Lo sfogo ha un’eco lontana e 
pregnante. Nella narrazione di Luca (Lc, 2, 25 sgg) Simeone, «uomo giusto e 
timorato di Dio», prendendo tra le braccia il piccolo Gesù, nato da pochi giorni, 
nel Tempio aveva proclamato: «Egli è qui per la rovina e la resurrezione di molti 
in Israele, segno di contraddizione perché siano svelati i pensieri di molti cuo-
ri». E alla mamma aveva annunciato: «Anche a te una spada trafiggerà l’anima». 
Trent’anni dopo, nel racconto di Matteo, lo stesso Gesù conferma la profezia di 
Simeone: «Non crediate sia venuto a portare pace sulla terra; non sono venuto a 
portare pace, ma una spada. Sono venuto infatti a separare» (Mt, 10, 34-35). 

Sulla scia del tropario, credo che il cadavere del piccolo Aylan Curdi sulla 
spiaggia a Bodrum e le migliaia di altri morti vittime dei trafficanti assassini e 
dell’indifferenza nostra, sono “segni di contraddizione”. Di fronte a tante vite 
sacrificate vengono svelati i pensieri del cuore di ognuno di noi. Che ne siamo 
coscienti o che volgiamo la testa dall’altra parte conta poco o niente. È vero però 
che le risposte che diamo possono essere «rovina», cioè collusione con i crimini 
contro l’umanità che vengono perpetrati, o «resurrezione», cioè riscatto umano e 
trasformazione psichica per ciascuno. L’uno o l’altro degli esiti vale, ovviamente, 
per il soggetto, in quanto si risponde sempre in proprio, ma anche per la comu-

“Dammi questo straniero”



 1 - 201988 Εíρήnη, Eiréne

nità, in quanto le pratiche buone o cattive che mettiamo in atto hanno comunque 
ripercussioni, sono esempi, contagiano. 

Riprendo ciò che ho detto sopra a proposito dell’utilizzo di testi in una ri-
flessione nell’ambito della psicologia dinamica. Credo si attagli bene al quadro 
rappresentato dal nostro tropario e alle tragedie e alle impotenze di cui siamo te-
stimoni ciò che Jung scrive a proposito dell’analisi del sogno: «Il sogno mostra una 
verità imparziale. Mostra la situazione qual è, per legge di natura. Non dice: devi 
far questo o quello, né dice ciò che è bene e ciò che è male. Mostra semplicemente il 
sognatore in una situazione»20. 

Come uomini del nostro tempo, cittadini e professionisti della psiche, a noi 
tocca di guardare, ascoltare, riflettere, pensare, discernere, scegliere, assumerci le 
nostre responsabilità come singoli e come gruppi di appartenenza scelti (il Cipa, 
ad esempio) o istituzionali (Comune e Stato), giocarsi in prima persona, metterci 
la faccia, non trincerarci dietro la presunzione che tocchi ad altri (poteri pubblici, 
organizzazioni umanitarie), muovere il primo passo senza star lì ad attendere che 
siano altri ad assumere delle iniziative. Gli Approdi di civiltà, titolo del nostro 
incontro, sono “segni di contraddizione” che possono trafiggere le nostre viscere. 
E a noi non sarà concesso di giustificarci con uno sbrigativo e banale: «non lo 
sapevamo».

 

20  C. G. Jung, Analisi dei sogni, p.231, Bollati Boringhieri, 2003.

Marco Garzonio



1 - 2019 89Εíρήnη, Eiréne

FUGA DA EUROPA1

Davide Camarrone

Non proverò nemmeno a dar la sensazione di sfuggire a ciò che sta accadendo. 
Domani si approda. Viaggio singolare. Poiché non conosciamo il porto al 

quale giungeremo. Parlo, ovviamente, di un appuntamento elettorale che secon-
do le previsioni ci condurrà in luoghi sconosciuti.

Questi mari ci paiono minacciosi. Non ci piace neanche l’equipaggio e, a dire 
il vero, siamo decisamente scettici su molti dei compagni di viaggio. Eppure, pen-
savamo di conoscerli.

Se ci trovassimo su una scialuppa, se decidessimo di abbandonare anzitem-
po questa vecchia nave – per osservarla da lontano, nella sua deriva – forse la 
vedremmo con gli occhi satirici di Albrecht Durer. Un piccolo vascello carico 
di ubriachi, violenti, suicidi, indifferenti, dall’aspetto vagamente diabolico. Solo 
che, stavolta, non è la società a mettere al bando i matti, su una nave senza timone 
e timoniere o sulla zattera di Gericault: è la società stessa che si confina alla deriva 
dalla propria storia.

Fuga da Europa.
Si rovescia anche il luogo comune secondo il quale la verità è dei matti e dei 

giullari: di pochi illuminati, insomma: per la condanna che pesa sul sapere, come 
se al sapere si dovesse ciò che non si comprende, la peste del cambiamento ra-
pidissimo di questi nostri tempi. E, in qualche modo, questa condanna ha a che 
fare con la morte.

Non c’è possibile scoperta, al termine di questa deriva. Difficile approdare 
ad una Terra Nova. Temiamo si tratti di una colonia che avevamo abbandonato.

Europa, dunque.
Nella nostra Palermo/Panòrmos – “Tutto porto” –, luogo di attraversamenti 

e di memoria: al centro esatto del mare di mezzo; in un museo dedicato ad un 
genio – Antonio Salinas: universitario a 15 anni, garibaldino a 19, archeologo 
a 21 – sono conservate molte pietre. Una mètopa – ritrovata due secoli fa negli 
scavi dell’antica città greca di Selinus, in Sicilia Occidentale – raccontava il Mito 
del Ratto di Europa. Lo raccontava ieri come oggi farebbe un documentario. E 
continua a raccontarlo.

Si tratta della più antica raffigurazione ancora visibile di Europa. La storia di 
Europa ce la raccontano in tanti. Sin dal tempo di Omero e di Esiodo. Fino a 
Robert Graves.

1  Scritto presentato al CIPA, a Palermo in data 3/3/2018 in occasione della Tavola Rotonda “Approdi di civiltà”.



 1 - 201990 Εíρήnη, Eiréne

Risaliamo al mito fondativo, dunque. Zeus si innamora di Europa, che è figlia 
di Agenore, figlio a sua volta di Libia e Posidone e gemello di Belo, il nome greciz-
zato di Baàl, l’equivalente fenicio di Dioniso: dio del Caos, delle nostre pulsioni 
irrazionali.

Zeus circuisce questa fanciulla, destinata a cambiare il mondo di allora, con 
l’aiuto di Hermes. La passione si serve dell’inganno, del trucco della divinità dei 
commerci. Si trasforma, Zeus. Accetta di farsi toro, candido, mansueto, e nuota, 
con lei a cavalcioni, incredula, per il Mediterraneo, da Tiro a Creta: da un luogo 
che è fra due continenti, Africa e Asia, verso un’isola che confina con il continen-
te superiore, in senso geografico. Fonda una nuova civiltà. Dietro questo mito, 
secondo alcune interpretazioni, si intuiscono o una migrazione dal Centro Africa, 
dall’odierna Uganda, attraverso l’Egitto, o una scorreria degli Elleni di Creta in 
Fenicia, dalla quale i predatori si ritirarono con molti prigionieri.

Ciò che rileva, peraltro, in questo mito, è la dispersione della prole di Zeus che 
rapisce e, mutatosi in aquila, sottomette la pronipote, Europa, diretta nipote del 
fratello, Posidone. E dalla ricerca disposta da Agenore, che invia i figli, fratelli di 
Europa, in più direzioni, nasceranno più civiltà, ed è interessante che le civiltà na-
scano da ricerca, da esplorazione, dal tentativo di ritrovare altrove una parte di sé.

I fenici, nasceranno da Fenice. I Cilici, da Cilice. E poi, Fineo, in Tinia, sul Mar 
Nero, e Taso, prima ad Olimpia e poi nell’Isola alla quale darà il suo nome. Cad-
mo a Rodi, Delfi e infine, a Tebe, la città che fonda in onore di Atena inseguendo 
una vacca. Ed è Atena che si trova in fondo a questa genealogia di Europa.

Zeus ed Europa ebbero tre figli. Il primogenito, Minosse, divenuto padre 
amoroso e re giusto, rifiutò di sacrificare un altro toro bianco, e Posidone, per 
quello, si vendicò, facendo sì che dall’unione tra la moglie di Minosse, Pasifae, e 
un toro, nascesse un figlio metà toro e metà uomo, il Minotauro, e poi vennero il 
labirinto, Dedalo e Arianna. Si potrebbe dire, e con poca fantasia, che il mostro 
nasce dal rifiuto opposto alla volontà degli Dei.

Minosse fu il fondatore della civiltà minoica. La prima europea a darsi una 
scrittura. E i greci chiamarono Europa il continente che stava a Nord di Creta. 
L’intero loro orizzonte: il luogo della civiltà ellenica. Europa significava occhio, 
ampio sguardo, e la libertà è conoscenza. Sono passati tanti anni, e non di questo 
mondo, dal viaggio che unì Africa ed Europa: che dall’Africa fece nascere Europa.

Noi, frattanto, abbiamo dimenticato chi fosse Europa. Morta tre volte. Nella 
smemoratezza. Nella perdita di senso. Nell’assenza di una visione.

Nel luogo in cui viviamo, dimentichiamo le nostre origini e crediamo che le 
nuove migrazioni siano un pericolo per il nostro spazio. Ma il tema non è lo spa-
zio: è il tempo.

Tempo fa, i grandi cambiamenti richiedevano più generazioni. C’era tutto il 
tempo di osservare, gioire e soffrire, comprendere e raccontare: o raccontare e 

Davide Camarrone



1 - 2019 91Εíρήnη, Eiréne

comprendere, chissà. Ora, nell’arco di una stessa vita – per tante ragioni –, si 
succedono più ere: a 20 anni, il tempo che ci ha dato origine è già vecchio, e do-
vremmo già ricominciare a studiare il nuovo.

L’orizzonte si avvicina sempre più velocemente e di frequente siamo portati a 
distogliere lo sguardo, fissandolo su un punto cieco.

Viviamo un tempo compresso, ma la nostra è anche la prima generazione nella 
quale abbiamo compreso la necessità di spiegarci il mondo nel tempo in cui lo 
viviamo, non delegando l’analisi e la condivisione alla generazione successiva.

Abbiamo dunque smesso, e la questione mi interessa direttamente, di attri-
buire un connotato negativo alla Letteratura che si occupa del presente, poiché 
abbiamo compreso quanto sia impetuoso, il cambiamento, e quanto sia impor-
tante leggere oggi i nostri rotoli e le nostre pergamene. E questo comporta una 
moltiplicazione delle forme letterarie: narrative, direi.

Alle migrazioni fisiche, si accompagnano migrazioni immateriali, di senso e di 
conoscenza.

Cambia la realtà e cambiano le modalità di narrazione, migrando da un lin-
guaggio ad un altro: la tv fa oggi quel che ieri faceva il cinema e viceversa; la radio, 
da antica che era, si è fatta nuovissima; ciò che si agita nel web, ha tempi accelerati 
di invecchiamento, e interagisce – ovvero, migra, in un processo secondario che 
chiamiamo di condivisione – verso le altre forme narrative.

Le migrazioni hanno smesso, dunque, di essere un evento, un fenomeno, un 
processo. Le abbiamo assunte, direi talmudicamente (con un prelievo di senso), 
quale categoria interpretativa del nostro tempo.

Tutto ciò convive con un radicale rifiuto del Sapere, con un tentativo di far 
della Storia un eterno presente, costretto da urgenze e priorità, condizioni di 
ingiustizia ed egoismo.

Xenofobia e autoritarismo sono l’esito di una pressione malamente contenuta, 
per il rifiuto del tempo e del cambiamento. Sono il passato.

La politica del terrore è figlia del rifiuto della complessità: è un ritorno ad una 
dimensione arcaica, priva di passato e di futuro.

L’estremismo come ricerca del nemico, terrorismo come la peste, proiezione 
sull’altro del male di casa.

Il passaggio dalla società del lavoro alla società dell’esclusione e dell’assistenza 
ci infragilisce, così come questo nostro rifugiarci in tempi di pretesa equivoca 
eternità, senza più alcun sentimento di pietà: come se la sua ostensione mediatica 
fosse in grado di sottrare il cum alla com-passione, la pluralità e la condivisione 
alla sofferenza.

Ci offende il minaccioso incombere della morte, e al sangue che trasuda dallo 
spettacolo della parola, oggi dai talk show e ieri dalle cronache popolari, reagia-
mo con altra morte.

Fuga da Europa



 1 - 201992 Εíρήnη, Eiréne

L’ombra di ciò che fummo ci è sottratta dal presente, e quando ce la ricordano, 
reagiamo rabbiosamente. Altro segno di fragilità.

Lo xenofobo che mostra il Vangelo ad un comizio è come se alludesse ad una 
rivelazione, come se dicesse di aver sentito la voce di Dio e se ne mostrasse in-
terprete: non smettendo il suo abito profano, per di più, come fosse un profeta. 
Dio, lo sappiamo, s’incarna nel viandante, nel soldato, nel ladrone. E mostrando 
il Vangelo insieme alla Costituzione, di entrambi pervertendo lettera e spirito, lo 
xenofobo sembra dire di Dio e di Cesare.

La politica come rivelazione dell’assoluto.
Un gigantesco salto indietro nella storia della cultura dell’Occidente. Che va 

oltre il grido disperato di Adorno dinanzi alla terrena rivelazione della Shoah.
Guardiamo all’Africa – che è madre di Europa – ancora come ad un territorio 

di caccia. Più di settant’anni dopo il Mai più pronunciato dinanzi ad Auschwitz, 
distogliamo lo sguardo dalla morte e dallo sterminio.

Nel 1943, Hannah Arendt scrisse un piccolo saggio e lo chiamò “Noi Rifugia-
ti”. Parlava degli Ebrei ma noi possiamo leggerlo al presente, e in un senso più 
ampio.

Scrisse: “In primo luogo non desideriamo essere chiamati “profughi”. Tra noi ci 
chiamiamo “nuovi arrivati” o “immigrati”. I nostri giornali sono per “americani di 
lingua tedesca”; inoltre, per quanto ne so, non c’è, né c’è mai stata, un’associazione 
fondata da vittime della persecuzione hitleriana il cui nome stia ad indicare che i 
suoi membri sono profughi. Solitamente il termine “profugo” designava una per-
sona costretta a cercare asilo per aver agito in un certo modo o per aver sostenuto 
una certa opinione politica. È vero, noi abbiamo dovuto cercare asilo; tuttavia, non 
abbiamo fatto nulla e la maggior parte di noi non si è mai sognata di avere un’o-
pinione politica radicale. Con noi, il significato del termine “profugo” è cambiato. 
Ora “profughi” sono quelli di noi che hanno avuto la grande sfortuna di arrivare in 
un paese nuovo senza mezzi, e che per questo hanno bisogno dell’aiuto dei Refugee 
Committees. Prima che la guerra scoppiasse eravamo ancora più sensibili al fatto 
di essere chiamati “profughi”. Facevamo del nostro meglio per dimostrare agli altri 
che eravamo solo comuni immigrati. Abbiamo dichiarato di essere partiti di nostra 
spontanea volontà per paesi scelti da noi e abbiamo negato che la nostra situazione 
avesse qualcosa a che fare con i cosiddetti “problemi ebraici”. Eravamo “immigrati” 
o “nuovi arrivati” perché, un bel giorno, avevamo lasciato i nostri paesi, nei quali 
non era più opportuno rimanere, o per ragioni puramente economiche. Volevamo 
ricostruire le nostre vite, e questo era tutto. Per ricostruirsi la vita è necessario essere 
forti e ottimisti. Per questo noi siamo molto ottimisti”.

Davide Camarrone



1 - 2019 93Εíρήnη, Eiréne

Vi è un senso di tragica ironia, in queste parole. La negazione delle ragioni 
della fuga, la necessità di rassicurare i nostri ospiti: non proveniamo dall’Inferno. 
Siamo ottimisti. Forti.

Non vi accusiamo – questo intende Hannah Arendt – di aver distolto lo sguar-
do, di aver confidato sulla vostra effimera sicurezza, di bravi occidentali, sull’as-
senza di memoria su ciò che è stato. Non costituiamo un simulacro perenne della 
vostra colpa.

Ricordate le immagini di Shoah, il documentario di Claude Lanzmann, girato 
nel 1985 dinanzi al grande complesso per lo sterminio industriale di Auschwitz-
Birkenau? Quarant’anni dopo l’apertura delle porte del campo da parte dei sol-
dati sovietici, dopo lo sgomento dinanzi al Male. Ricordate le risposte distratte, 
indifferenti, degli abitanti di Auschwitz che non si accorgevano dei corpi sma-
griti, emaciati, delle divise lacere degli schiavi che venivano portati a dissodare 
gratuitamente i loro campi?

Ricordate le parole di Primo Levi?

Voi che vivete sicuri nelle vostre tiepide case, voi che trovate tornando a sera il 
cibo caldo e visi amici: Considerate se questo è un uomo che lavora nel fango che 
non conosce pace che lotta per mezzo pane che muore per un sì o per un no. Consi-
derate se questa è una donna, senza capelli e senza nome senza più forza di ricordare 
vuoti gli occhi e freddo il grembo come una rana d’inverno.

Meditate che questo è stato: vi comando queste parole. Scolpitele nel vostro cuore 
stando in casa andando per via, coricandovi, alzandovi. Ripetetele ai vostri figli. O vi 
si sfaccia la casa, la malattia vi impedisca, i vostri nati torcano il viso da voi.

Oggi, in Polonia è un reato definire polacchi quei campi. La memoria è un re-
ato. Oggi, l’Europa muore dove è nata: nei luoghi della sua storia e nelle sue isole, 
a Creta e a Lesbos; a Lampedusa, dalla quale oggi giungono parole di odio, e ieri 
erano di pace; in Sicilia, per la chiusura alle organizzazioni di soccorso; a Malta, 
in questi anni sempre schierata dalla parte del rifiuto.

L’Europa muore nelle sue isole mediterranee e in quella che sta appena nel 
mare più a Nord: la Gran Bretagna.

Muore nelle sue antiche capitali.
La sola speranza di riportare in vita Europa consiste nel dar concretezza alla 

visione di Alcide De Gasperi che – in perfetta sintonia con gli altri padri fondato-
ri, Adenauer e Schumann – vide in un allargamento ad altre culture l’inevitabile 
futuro dell’Europa politica.

“Per quanto riguarda Roma – disse De Gasperi alla Conferenza di Roma, il 13 
ottobre del 1953 – io personalmente vi vedo il vertice, forse il più elevato, di quanto 

Fuga da Europa



 1 - 201994 Εíρήnη, Eiréne

ha offerto la storia civile e politica degli uomini. Ma in Europa non vi è soltanto 
Roma. Come trascurare l’elemento del vicino Oriente, l’elemento greco, l’elemento 
delle coste africane del Mediterraneo, l’elemento germanico, l’elemento slavo? (…) 
Le voci di tutte le epoche si armonizzano nel concerto europeo. Essi si fondano in 
una tradizione le cui radici sono classiche, ma che si estendono in ramificazioni lus-
sureggianti e folte, una tradizione che ci ispira unendoci”.

Mi chiedo se la Politica non debba ripensarsi, se la Cultura non debba ripen-
sare la Politica (mi viene in mente Antonio Gramsci).

A cosa serve la politica? mi chiedo. A sedurre un popolo, attingendo a miti e 
rivelazioni? O a governare, secondo i suoi interessi e in nome di elevati principi?

Se Nietzsche trae la sua volontà di potenza dal suo scontro con la sua stessa 
ombra, ovverossia nel tradimento della cultura occidentale, possiamo noi azzar-
dare la necessità di questo incontro per saldare l’antico debito della rimozione 
della nostra colpa, mai effettivamente discussa o espiata dopo il’45.

Cosa siamo noi? Possiamo esser diversi da come siamo stati se col passato non 
abbiamo fatto i conti e oggi ci assolviamo per prescrizione ideologica?

Ricorrono, nel vocabolario populistico, nell’armamentario del perfetto porta-
voce, parole antiche e dimenticate. Parafrasi del Mein Kampf sulla propaganda, 
la circuizione delle masse e la necessità di superamento delle corrotte democrazie 
rappresentative attraverso forme di espressione diretta della volontà popolare.

L’Europa muore quando è chiamata a fare un passo avanti. Il futuro è nella 
direzione indicata da De Gasperi.

Nel tempo del Cambiamento, occorrono nuove visioni. Parole attente.
Le letterature. Le letterature migrano, dico spesso. Da chi scrive a chi legge. 

Da un linguaggio ad un altro, e da una forma espressiva ad un’altra. Da un luogo 
ad un altro. Da un tempo ad un altro. Sicché, è proprio nel tempo del cambia-
mento più impetuoso, che le Letterature ci aiutano a comprendere.

Temiamo coloro che arrivano. In realtà, siamo noi che fuggiamo da ciò che 
siamo e da ciò che siamo stati: migranti.

Fuggiamo da Europa.
Dal Mito fondativo della nostra civiltà, fra tre continenti.
Dall’orizzonte mediterraneo nel quale abbiamo pensato ad un nuovo viaggio.
Dall’archetipo del viaggio, che conduce sempre a noi stessi.
Dall’olivo di Atena, innestato all’ogliastro.
Dall’olio che si fa crisma e dal ramoscello d’ulivo che sancisce la pace.

Davide Camarrone





 1 - 201996 Εíρήnη, Eiréne

PRESENTAZIONE DEL PLEDGE TO PEACE
 

Giuseppe Buffa

“The call for peace has been through the arteries and veins of human 
beings. Peace is a  desire  that  is  in  the  hearth  of  man  since  time  
immemorial... Peace  will  be  the  greatest achievement of mankind...” 

 

Mi chiamo Giuseppe Buffa e sono uno Psichiatra.  Ho il piacere di portar-
vi i saluti del segretariato della Dichiarazione di Pace di Bruxelles, Pledge 

to Peace. 
La Dichiarazione di Bruxelles ha  inizio da uno  storico  evento,  che ha avu-

to luogo  il  28  novembre  2011  a  Bruxelles,  nel  Parlamento  Europeo,  dove rap-
presentanti  di  istituzioni,  organizzazioni no-profit, università, enti pubblici  e  
privati  provenienti  da  tutta  Europa  si  sono  riuniti  per sottoscriverla. 

Questo Documento  serve  a  ricordare  alle  istituzioni europee di impegnarsi   
a sostegno della pace e trae, tra l’altro, ispirazione dalle riflessioni sul tema della  
pace  di  Prem  Rawat  (“la  pace  che  stai  cercando  si  trova  dentro  di te”). Prem 
Rawat è ora l’Ambasciatore della Dichiarazione. 

A Bruxelles erano presenti per la sua sottoscrizione diverse organizzazioni di  
ambito  Sanitario  e  non,  anche  siciliane  e  palermitane,  tra  cui  l’Ordine dei Medici 
della Provincia di Palermo, da me rappresentato. 

Nella  Dichiarazione  di  Bruxelles  i  firmatari  si  impegnano  a  sostenere  la 
diffusione e la promozione della pace.  

In  corrispondenza  con  le  risoluzioni  delle  Nazioni  Unite  che  sottolineano che  
la  pace  è  una  materia  di  importanza  universale  e  che  bisogna promuo-
vere consapevolezza tra le persone del nesso tra pace e scienza, la Dichiarazione  
di  Bruxelles,  ha  inoltre  suggerito  pure  l’idea  di  “MEDICINA PER  LA  PACE”,  
per  promuovere  anche  nel  mondo  della  sanità  valori importanti  e  far  riflettere  
sul  fatto  che la pace è un’esigenza basilare nella vita  di  ogni  persona,  è  necessità  
e  stato  d’essere  fondamentale  per  ogni essere umano, è elemento essenziale del 
benessere.  

La  giornata  di  oggi,  per  la  quale  vogliamo  ringraziare  di  cuore  e viva-
mente  il  CIPA  Meridionale,  è  certamente  un  importante  tassello  di questo 
percorso. 

Per  nome  della  Dichiarazione  di  Bruxelles  ringraziamo  tutti  voi  per l’im-
pegno verso una vera cultura per la pace e... buon lavoro! 



1 - 2019 97Εíρήnη, Eiréne

Brevi  estratti  da  discorsi  di  Prem  Rawat, Ambasciatore di Pace della Dichiara-
zione di Pace di Bruxelles.

 
“Il   ‘richiamo’   della  pace  ha  percorso  le  vene  e  le  arterie  degli  uo-
mini sin   da   tempi   immemorabili.   La   pace   è   un desiderio che alber-
ga nel cuore dell’umanità  fin  dalle  sue  origini...  La  pace  sarà  la  più  
grande  conquista dell’uomo...” 
“... il  processo  della  pace  comincia  da  te.  Da  te  che  comprendi  la pos-
sibilità rappresentata dall’essere vivo...” 

“La sete di pace è in noi. E la realtà della pace risiede anch’essa in noi. 
Da dove si può cominciare? Non da qualcosa di esterno, ma da te stesso. 
E  farlo  ogni  giorno,  senza  svendere l’oggi in favore del domani, ma con il rispet-

to  per  il  significato  che  l’oggi  ha  per  te.  Con  il  rispetto  per il valore che  ha l’og-
gi nel tuo cuore. Per ciò che ogni momento della tua esistenza ti può dare. 

Quale significato ha per te ogni momento che sei vivo? 
La vita è come una collana. Una collana formata da un momento, e poi da un 

altro, e un altro momento ancora... legati assieme in un filo.” 
La  semplicità,  la  semplicità  dell’essere  vivi.  La  semplicità di comprendere, e 

di cominciare da te stesso. 
Tu  rappresenti  il primo passo per capire ogni cosa. Per capire che la pace ha ini-

zio da te. Non da qualcos’altro. Siamo soliti pensare che nella nostra vita le cose 
vengano tutte da qualcosa o da qualcuno...

Ma  il  processo  della  pace  comincia  da  te.  Da  te  che  comprendi  la possibilità 
rappresentata dall’essere vivo. 

Tante  cose  attraggono  la  nostra  attenzione  nel  mondo,  ma  forse  c’è un’al-
tra cosa che dovrebbe attirare la nostra attenzione, ed è la possibilità della pace. 

Tra i tanti accadimenti che catturano la nostra attenzione dovrebbe esserci qual-
cosa  da  cui  non ci dovremmo mai distrarre: la possibilità che la vita ci dà...” 

      

 

Presentazione del Pledge to Peace



 1 - 201998 Εíρήnη, Eiréne

IL LAMENTO DELLA PACE 
E IL GIOCO DELLA GUERRA
Introduzione al Convegno

Maurizio Nicolosi

“Se io sono la Pace, esaltata all’unisono da dèi e uomini… mentre la guerra 
viceversa si presenta come l’oceano di tutte le sventure esistenti al mondo… 

ebbene, io allora mi chiedo in nome dell’immortale divinità: chi può ritenere che 
costoro siano esseri umani ed abbiano un briciolo di senno, quando a dispetto delle 
mie virtù si adoperano con tanti mezzi, tanta ostinazione, tante macchinazioni, 
tante astuzie, tanti affanni, tanti rischi a scacciarmi, per acquistare a così caro prezzo 
un tale profluvio di mali?”.

È il dicembre dell’anno del Signore 1517 quando Johann Froben, tipografo in 
Basilea, dà alle stampe la Querela pacis di Erasmo.

Meno di due mesi addietro Lutero aveva affisso le 95 tesi di protesta contro 
la Chiesa sul portone della Cattedrale di Wittenberg, rendendo di pubblico 
dominio un contrasto dottrinale, in apparenza come tanti del passato. Ma niente 
era più come nel passato. La cesura tra l’antico teocentrismo e l’antropocentrismo 
era stata già consumata, e la disputa teologica si sarebbe presto saldata con i 
movimenti di formazione degli Stati nazionali generando il primo grande conflitto 
europeo dell’età moderna.

Presago e profetico, dunque, l’intellettuale di Rotterdam. Ma Erasmo, per 
quanto segnato da un forte anelito di giustizia e di libertà, era fondamentalmente 
mite, oltre che ipersensibile alle critiche e ai contrasti: in qualche modo protestante 
suo malgrado per le straordinarie intuizioni che la Riforma luterana avrebbe fatto 
proprie, non si sarebbe schierato con il nuovo e dilagante movimento, rimanendo 
cattolico. Lo stesso Lamento della Pace si addentra in un terreno accidentato 
con cautela; è quasi un monologo teatrale attraverso il quale la Pace parla di 
se stessa senza risparmiare alcuno (né popoli, né vescovi, né re) ma in maniera 
fondamentalmente, ed elegantemente, pacata, con molte argomentazioni e 
nessuna reale invettiva.

Lo smaliziato esploratore del profondo potrebbe intravvedere tra le pieghe 
del discorso erasmiano un più recondito disincanto o un più radicale scetticismo 
rispetto alla natura degli uomini e alle sorti incerte del conflitto sempre latente 
tra intelletto e passione, tra ragione e cuore. Sotto questo aspetto la scelta di far 
parlare la Pace in prima persona procede da un’intuizione, a dir poco, geniale. 
Anche sotto il profilo psicologico, dal momento che la mancata oggettivazione da 
parte di un critico dissertatore che parla sulla pace a favore di una soggettivazione 



1 - 2019 99Εíρήnη, Eiréne

del discorso della pace, impedisce di fatto la proiezione dell’Ombra, costringendo 
il lettore a una scelta di campo, pur consapevole di contraddizioni e di aporie.

Secoli dopo, la psicoanalisi proverà a smascherare il volto segreto 
dell’aggressività agita attraverso il potere e la violenza, fino al livello più arcaico 
di quel terribile amore per la guerra descritto da Hillman, che con la sua valenza 
archetipica mostra la conflittualità come dimensione irriducibile e, in qualche 
modo, irrinunciabile dell’esperienza umana.

È cosa nota che il gioco delle armi, ricorsivo in ogni cultura, venga posto in essere 
in età prescolare dai bambini attraverso l’esercizio di un’aggressività grossolana 
e immatura che muove i sentimenti ambivalenti degli adulti: ora compiaciuti, nel 
caso dei maschietti, per le precoci virili prodezze (nel migliore dei casi presentiti 
come indicatore di resistenza e di resilienza rispetto al lato oscuro della vita che 
li attende) ora preoccupati per un temuto destino violento e guerrafondaio. A 
fronte delle insicurezze di genitori ed educatori, Bruno Bettelheim sosteneva 
che l’interdizione al gioco della guerra da parte di chi avesse in odio la violenza, 
potesse essere negativo per il bambino, riverberando piuttosto le preoccupazioni 
e le paure degli adulti. Diversamente, lo psicoanalista austriaco argomentava che 
permettere ai bambini di esprimere innate istanze aggressive attraverso il gioco 
simbolico potesse limitarne l’irruzione e l’esplosione in fasi successive della vita: 
“giocare alla guerra e con le armi consente di scaricare le frustrazioni accumulate, 
e quindi tende a ridurne il livello… il bambino riuscirà a controllare i sentimenti 
aggressivi e ostili, più facilmente che non se gliene fosse impedita la scarica a livello 
simbolico”. Considerazioni queste che ancora oggi conservano ragionevolezza e 
validità, ma pure determinate dall’orizzonte speculativo segnato per Bettelheim 
non solo dagli sviluppi della teoria pulsionale di freudiana ascendenza, ma anche 
dalla devastante personale esperienza di internamento nei campi di Dachau e 
Buchenwald. Inoltre, i bambini che lo psicoanalista aveva conosciuto erano ancora 
capaci di un’uscita simbolica dalla pressione delle loro tensioni emotive, anche 
con il gioco, senza nuocere autenticamente ad alcuno e contribuendo, attraverso 
la rappresentazione della lotta antica tra il Bene e il Male, all’attraversamento 
della fase eroica e allo sviluppo della dimensione morale.

Probabilmente oggi, e nei territori dell’occidente del mondo, la dinamica 
descritta ha luogo con maggiore difficoltà, e a volte sembra quasi impossibile. 
I nativi digitali giocano ancora alla guerra, ma in maniera precoce e solitaria 
intrattenuti dal babysitting degli smartphones e dei tablets, e quando la 
socializzazione e la declanizzazione hanno luogo, non c’è spazio per il gioco delle 
armi ma per l’esercizio del bullismo, secondo la via segnata da un male sempre 
banale, per quanto (ancora) acerbo, irresponsabile, maldestro.

Quando avevo dieci anni mio padre mi insegnò a giocare a scacchi e a poker. 
Il primo mi annoiava perché era lungo (a meno di non cadere nella trappola 

Il lamento della pace e il gioco della guerra



 1 - 2019100 Εíρήnη, Eiréne

suicida dello scacco del barbiere) e richiedeva concentrazione, il secondo, più 
consentaneo a una natura personale estremamente mobile, mercuriale, mi 
appassionava perché più veloce e perché integrava nella tattica e nella strategia 
una più scoperta dimensione relazionale e la presenza della buona (o cattiva) 
sorte. Entrambi i giochi sono più simili di quanto si possa pensare. Innanzitutto 
perché sono entrambi di origine orientale: indiano quello degli scacchi, per 
quanto diffuso in Occidente dagli Arabi, e persiano quello del poker. Inoltre 
perché obbiettivo di entrambi è il raggiungimento di un climax che coincide con 
la vittoria palese di un giocatore sull’altro (o sugli altri). Ed entrambi, ancora, 
tengono in conto la debolezza dell’avversario: psicologica o di risorse nel poker, 
psicosomatica per stanchezza, distraibilità o demotivazione negli scacchi. Stesse 
caratteristiche del gioco delle armi, e del mestiere delle armi, forse con un punto 
a favore per gli scacchi per la natura più palesemente simbolica che presenta la 
dinamica della tensione tra opposti (il Bianco e il Nero) attraverso la raffinata 
rappresentazione di una tenzone guerresca che conclude con lo Shah Mata (il Re 
è morto, secondo il lessico indo-persiano) l’espressione dell’aggressività risolta e 
sublimata nell’esercizio dell’intelligenza.

Qualche anno fa, un grande amico, lo stesso che ha fortemente voluto e 
organizzato questa giornata, mi regalò il libro del giapponese Yasunari Kawabata 
“Il maestro di go”: un lungo racconto scritto alla metà degli anni’50 del secolo 
scorso. La narrazione si dipana come la cronaca della partita di go tra il maestro 
Shūsai e il maestro Kitani che, dopo sei mesi di confronto, decretò il ritiro del 
primo, sulla base degli articoli scritti anni addietro dall’autore stesso per un 
quotidiano di Tokio.

Il go è forse il gioco più antico, per essere nato oltre 25 secoli fa in Cina. Ha 
regole semplici ma infinite possibilità di svolgimento e lo scopo è il controllo 
di una zona del goban (la tavola lignea di gioco) che risulti più estesa di quella 
controllata dall’avversario, per cui gli antagonisti cercano di disporre le proprie 
pedine (anche in questo caso rigorosamente bianche e nere) in modo da sottrarle 
alla cattura, delimitando nello stesso tempo delle aree che l’avversario non possa 
invadere senza essere a sua volta preso. A differenza del gioco degli scacchi, 
non ha la gradazione ascendente di una strategia di attacco che si risolve nella 
sconfitta dell’avversario, e quindi nella propria vittoria: a volte, addirittura, 
è difficile stabilire quando una partita sia realmente conclusa. È, piuttosto, la 
rappresentazione di un processo personale di crescita e di integrazione, quasi 
alchemico, individuativo. Varrebbe la pena impararlo, giocarlo e insegnarlo.

Chissà! Forse se il cavaliere Block, deuteragonista del Settimo Sigillo di 
Bergman, avesse sfidato la Morte a go, piuttosto che a scacchi, l’esito sarebbe 
stato lo stesso ma dopo molto più tempo, senza angoscia, in pace.

Maurizio Nicolosi



1 - 2019 101Εíρήnη, Eiréne

“POVERA PATRIA”
TRA I RASSEGNATI SGOMENTI DI QUEST’EPOCA 
E LE SPERANZE DI PACE

Francesco La Rosa

Quando il cielo non riflette più come specchio gli sguardi delle stelle, quando 
bagliori atipici o fuochi fatui baluginanti ostentano certezze illuminando di 

niente le nostre menti, quando certi princìpi rigidi, tirannici, o certe per così dire 
“incontrovertibili necessità dell’homo oeconomicus” di questo secolo…, beh, in-
somma, quando queste paranoie – in una parola – hanno finito per spegnere nei 
nostri volti ogni anelito di libertà ecco, allora forse qui è finita la speranza, qui si 
fermano i viaggi sognati nelle terre insondabili dello spirito, qui è svanito tutto 
ciò che di intimo, di segreto e di profondo dovrebbe impregnare ogni esistenza 
contro consumismi effimeri, beceri poteri, economie autarchiche e sopraffazioni 
micidiali.

Quante lobbies finanziarie oggi asservite ai diktat di stati usurai ove ipocriti 
termini come “necessario”, “funzionale”, “dedicato”, la fanno da padroni in un 
sistema di consumi e di commerci planetari! E quanto, peggio, ci si trincera or-
mai nell’ecumenico “umanitario” o “politically correct” per lavare le coscienze 
e negare ogni responsabilità a chi dovrebbe fare dell’altruismo, della solidarietà, 
del welfare, il basso continuo di ogni intervento politico-sociale in uno stato di 
diritto!

E invece no, guerre, violenze, involute regressioni, degrado e corruzioni, razzi-
smi, militarismi, ingiustizie sociali! Qui si declinano la perdita del sacro, la morte 
dell’etica e la inarticolata esigenza di ritrovare ciò che è l’autentico e l’essenziale, 
nella vita, come istanze valoriali nell’uomo nel suo progetto individuativo e nella 
sua dimensione ontologica.

I tempi moderni poi, io credo, hanno invero prodotto drammaticamente – e 
non ce lo saremmo mai aspettati – disgregazioni e catastrofi nella relazione in-
dividuo-società; e una certa laicizzazione di una politica miope e scellerata ha 
tolto all’etica della società, al destino dei popoli, allo sviluppo delle genti, la forza 
dell’imperativo religioso favorendo competizioni, sleali concorrenze e tendenze 
egoistiche.

Maschere, maschere, solo maschere in questa attuale società liberista, domina-
ta dal capitale e dai mercati, svuotata di ogni sentimento e di ogni sano precetto, 
privata di ogni umana pietas.

Maschere, involucri vuoti, scarnificati, ad animare di inutili trionfalismi i con-
tinui e mai paghi ritratti di certi desideri: desideri di possesso, desideri di dominii, 



 1 - 2019102 Εíρήnη, Eiréne

di potere illimitato, desideri “perversi”, direbbe Recalcati, o ancora, desideri invi-
diosi e angoscianti…, “desideri di morte”, più drammaticamente!

Maschere, ancora:

Ma quali maschere apponete
ai vostri visi che guardarvi
non sapete allo specchio
dell’anima?
Illusi e sconvolti fra infinite identità…
labirinti di specchi deformanti…

Così un anonimo poeta contemporaneo, inascoltato, che tuttavia, pur tra ten-
tennamenti e incertezze, non si chiude mai invero alla speranza:

maschere di tormenti
e inquieti padroni cadranno
se luce dipinge nei volti
un sorriso d’amore

richiamandoci, sempre il poeta, a quel sorriso, che se solo si invocasse, farebbe 
di certo risplendere d’amore ogni intenzionamento, ogni progetto, ogni program-
ma politico che punti al bene della cosa pubblica e della società e non certo su 
interessi privati ancorché personali.

Agisci prescindendo sempre
dal tuo bene proprio,
agisci, accordando l’azione alla
sola universalità della
Ragione Morale

… stralciando da Kant con Sade di Jacques Lacan.
E pensare che questi stessi tempi moderni, che comunque e in ogni caso han-

no aperto all’era planetaria, avrebbero potuto, avrebbero dovuto favorire in sen-
so evolutivo ed emancipatorio un’etica “metacomunitaria” (E. Morin) in favore 
di ogni essere umano a prescindere da ogni identità, razza, nazione, religione.

Dove è finita l’etica kantiana con quella apertura di “universalità” contro certe 
organizzazioni di potere e di interessi socio-centrici particolari?!

E la coscienza morale con le sue regole e i suoi proponimenti?!
E tutti quei diritti negati e calpestati da certi uomini potenti, che sguazzano 

nei loro “regni oscuri e tenebrosi” fra ammalianti sirene e “profane bramosie”. 
Di questo non si parla? Quasi li sento i loro canti sinistri, ingannevoli e spietati…

Francesco La Rosa



1 - 2019 103Εíρήnη, Eiréne

… e l’uomo si nutre
sempre d’altrui carni…

quando la loro “ragione” figlia di istinti bassi e di ingordigie, di brame e frene-
sie, diventa la più assurda ed efferata “carnefice del genere umano”.

Ah, i potenti della terra! Ah i signori delle guerre! Ah il Bildelberg con le sue 
leggi e le sue imposizioni

quando a colpi di fruste
schioccanti, qualcuno decide
e ferisce chi è costretto a
mordere il freno del bisogno
e “patirne il giogo”…

E d’altra parte, se anche ci spostassimo su un altro piano – ma la sostanza non 
cambierebbe – oggi tutto è sacrificato sullo sfondo di uno scientificismo trionfa-
listico e anche questo dilagante; di una natura totalmente perdente sotto i colpi 
di una techné esasperata e cinica; e ancora di un modernismo abnorme; oppure 
di scelte molto spesso amorali se non proprio folli, assassine – consideriamo lo 
scempio ecologico, per esempio – contro ogni coscienza, contro ogni ragionevo-
lezza, contro il diritto alla vita di ogni essere vivente nel nostro pianeta, nel nostro 
universo.

E sul piano interpersonale? Tutto è divisione competizioni ed egocentrismi, 
sotto l’egida inesorabile del dominio mediatico fagocitante e onnivoro, ancorché 
bruciato in un nanosecondo da un vertiginoso susseguirsi di immagini che ma-
scherano le ossessive e compulsive necessità di fissare tutto in foto, in selfie, nella 
vana ricerca di una innaturale, “agognata” immortalità.

L’uomo libero, piuttosto! L’uomo giusto! La buona fede e le verità necessarie! 
tutto questo per evocare Aldo Capitini nel suo slancio anarchico e libertario; tutto 
questo ad annettere alla cifra dell’equazione personale di ognuno, l’impegno di 
uno stato che incarnando il collettivo – con i suoi moti, i suoi archetipi, le sue 
ideologie, ma anche le sue utopie – dovrebbe garantire ogni esistenza, provvedere 
a ogni bisogno, oltre che offrire sicurezze su più fronti.

E ancora, Serenità, Serietà, Severità, per restare sullo stesso tenore, sono queste 
le qualità che, mutuando dalla nostra tradizione filosofica, sono – da Esiodo – da 
riferire per assonanza a Eunomìa, il buon governo, e ancora a Dike, la Giustizia, e 
per finire a Irene, la Pace.

Le Ore dunque, le figlie di Zeus e di Temi, le tre leggiadre fanciulle che, brune 
e dunque poco visibili – ma comunque sempre presenti sulle porte dei templi – 
avevano il compito di insegnare agli uomini il rispetto delle leggi morali per poter 
crescere nell’armonia, nel rispetto dell’ordine, nella prosperità.

“Povera Patria” tra i rassegnati sgomenti di quest’epoca e le speranze di pace



 1 - 2019104 Εíρήnη, Eiréne

In queste direzioni allora i valori che potrebbero aprire a interventi illuminati 
nella realtà di quella fetta di mondo in cui temi catastrofici come sovraffollamen-
to, conflitti continui, fame, siccità ed epidemie sono le nuove Apocalissi!

E allora distruttività a tutti i livelli, non si può non avvertirla: il nucleare dietro 
l’angolo e i fucili puntati contro la natura, sulla vita, sull’essere, questo il disegno 
micidiale di chi schiuma e ruggisce morte dalle estreme profondità del suo degra-
do o del deserto del suo spirito, negando quell’“amore misura perfetta e reiterata 
del verbo” per ogni essere vivente, per ogni stella del cielo, per ogni onda del 
mare, per ogni granello di polvere, per ogni singola ape che fa del suo miele un 
unico aroma di quei mille fiori visitati, tutti diversi, meravigliosamente diversi, 
dalle mille forme, dagli infiniti colori:

mille corpi
una sola anima

nel codice Buddhista. Diversità come risorse, piuttosto, secondo i canoni 
sociologici, “l’Unus Versus”, il tutto intero dell’etimo, ossia il Tutto raccolto in 
Unità, e qui la grande tradizione rinascimentale di Giordano Bruno, Marsilio Fi-
cino… Anima Mundi o Anima universali, un unico, immenso organismo vivente 
di ogni tipo di vita quale funzione sacra – la vita – tra dimensione spirituale e 
naturale citando alla lettera V. Guzzo su ‘La Primavera’ di Botticelli.

Unificandole dunque senza uniformarle o omologandole, ma solamente trasfi-
gurandole le più diverse identità personali, culturali e religiose tra le genti!

Ecco, questo potrebbe rappresentare la vera rivoluzione culturale, la via regia 
verso la più nobile modernità, il grande riscatto di un mondo che sappia inneg-
giare alla salvezza e che possa riportare l’uomo alle sue più alte vette spirituali 
trascendenti e antropocosmiche (Bonhoeffer) guardando e puntando nel senso di 
Thich Nhat Hanh, in ogni prospettiva di conciliazione dei conflitti, alla concor-
dia, alla quiete dell’animo, all’armonia del cuore.

E in questo momento tra l’altro di oceanici spostamenti di masse e di migra-
zioni epocali, ma in fondo è sempre stato così, questo il progetto più liberal, que-
sto il messaggio più fecondo, queste le scelte politiche – o morali, la stessa cosa 
– che dovrebbero partire da un’Europa o da un Occidente a vocazione veramente 
umanitaria.

Forse una Kénosis bisognerebbe qui invero utilmente invocare, mi verrebbe 
da pensare, una Kénosis, ossia la rinuncia da parte dei potenti – se solo lo volesse-
ro – a certi poteri, a certe autorità, a certe supremazie e a quella catastrofica ybris 
che allucina e ubriaca.

Sì, proprio così, una Kénosis, come nella relazione di Cristo col Padre quando 
Gesù non volle privilegi per sé da chi incarnava l’onnipotenza, il Padre cioè! 

Francesco La Rosa



1 - 2019 105Εíρήnη, Eiréne

Una Kénosis che avesse potuto rendere “umano”, questo figlio, e come tale 
simile agli uomini come egli era, abbisognevole dunque, con tutti i suoi limiti e le 
sue debolezze, ma per potersi accompagnare per questo con gli ultimi, con i per-
denti, con i poveri e i malati, con gli infelici, per comprenderne tutte le indigenze, 
ad accoglierne i bisogni.

Che poi Kénosis – a volerci riflettere ancora un attimo – non è certo un minus, 
non è certo uno svuotarsi delle proprie doti o delle proprie qualità, ma al contra-
rio sentirne il bene e i profitti, da offrire però e condividere con chi a sua volta è 
portatore di risorse in ogni caso, di esperienze pur diverse, di visioni del mondo 
altre, ma sempre all’insegna dell’umiltà e della democrazia sul piano umano, an-
tropologico, morale.

Che distanza da Bruxelles invero, o da Strasburgo o da Berlino quando certe 
modalità e certe scelte politiche di questi stati capofila d’Europa stravolgono lo 
spirito di un’unione che avrebbe dovuto consolidare, in una straordinaria com-
plessità geografica, “un punto sintetico di attrazione universale”.

Fantastica ruota
dai raggi di uomo

dice ancora il poeta liberamente ispirandosi agli attuali temi d’economia in 
Europa,

Sento mutevole l’eco
di ciò che è insicuro…
sconfiggere fiera le risa
di sciocche certezze.
Forse è segnato, si ferma
la ruota se andranno
a congiungersi Sparta ad Atene.

Ma potranno mai invero spegnersi le incredibili forze dei titoli e dei capitali? E 
i fragori delle Borse? Si potranno mai conciliare in una sorta di funzione trascen-
dente i conflitti di spregiudicati investitori tutti protesi a mostrare i muscoli delle 
monete forti o la potenza delle solide economie tra Bitcoin, obbligazioni e BTT?

Se andranno a congiungersi
Sparta ed Atene

…si diceva.

Ma si congiungeranno mai Sparta ed Atene? Ci sarà mai un’epocale ravvedi-
mento, una pax economica nel mondo, e in Europa, per quel che ci riguarda? 

“Povera Patria” tra i rassegnati sgomenti di quest’epoca e le speranze di pace



 1 - 2019106 Εíρήnη, Eiréne

Ci sarà mai una metànoia, come dire una trasformazione delle menti che sposte-
rebbe il potere dell’Economia verso solidarietà, beneficenza, aiuti umanitari e 
Banche Etiche?

E invece qui c’è solamente da parte di certe Potenze un incredibile complesso 
di superiorità davanti a un credo autoreferenziale animato da disprezzo, snobbi-
stiche distanze e accanimenti contro popolazioni considerate inferiori per storia, 
per costumi, per civiltà! Come se la cultura mitteleuropea con i suoi “evoluti” 
meccanismi di matrice economico-finanziaria potesse rappresentare il massimo, il 
segno dell’evoluzione, il nuovo Illuminismo.

Che razza di pensiero paranoico, presuntuoso e supponente, ove l’orgoglio, 
l’alterigia e il sussiego hanno preso il posto di ogni umana solidarietà in dispregio 
dei valori più eletti.

Guarda in ognuno di fronte
a te gli occhi che ti guardano
perché sono i tuoi occhi che
brilleranno sempre d’amore
[per te stesso] se in lui si specchieranno.

Così Rumi ad ammonirci, a incoraggiarci, a suggerirci invero che lo sguardo 
dell’altro è lo specchio della nostra anima, che lo sguardo dell’altro è il come noi 
siamo dentro, è la risonanza di ciò che dovrebbe sempre accompagnarci nella 
luce del sacro, nel segno della gioia, nella bellezza della parola, nel diletto dell’e-
sempio.

Ma questi auspici sembrano invero non pagare in questo momento storico; 
troppo minoritari ed utopistici questi auspici, o troppo etici per poter essere ap-
pannaggio dell’attuale classe politica dominante, responsabile e vittima essa stes-
sa, cito alla lettera Daisaku Ikeda,

del fuoco dei demoni,
del fuoco dei draghi che causano la collera,
del cielo cupo, del fuoco nelle montagne.
Tempeste di sabbia e venti,
sulle distese terrene e sulle valli celesti
per chi è indegno.

portando catastrofi, ovunque, e risvolti disperati nell’Universo tutto per chi è 
indegno!

Ora, si può accettare tutto questo?
Si possono subire in silenzio questi scenari da shock frutto della follia e della 

Francesco La Rosa



1 - 2019 107Εíρήnη, Eiréne

scellerataggine di alcuni? Si può aderire rassegnati e inermi alla realtà di un mon-
do così chiaramente alla deriva e così tremendamente razionalista e cinico senza 
avvertire la spinta di certi moti interiori, senza rivoltarsi, senza ricordarsi che 
“lo spirito è l’autorità dentro di noi”, come direbbe Rimbaud. Si possono non 
cogliere o non giustificare le ragioni morali di certe azioni di contrasto, o di certi 
dissensi, o di certe rimostranze – sempre pacifiche per carità – che dovrebbero 
avviarsi da parte di ognuno per non cedere a certe vere e proprie tirannie o a certe 
rassegnazioni?

Pietà per la nazione i cui uomini sono pecore e i cui pastori sono guide cattive 
– dice Ferlinghetti in una sua celebre poesia sulla condizione di chi “mette il cer-
vello all’ammasso” -.

Pietà per la nazione i cui leader sono bugiardi e i cui saggi sono messi a tacere.
Pietà per la nazione che non alza la propria voce tranne che per lodare i conqui-

statori e acclamare i prepotenti come eroi e che aspirano a comandare con la forza 
[anche se mai agita in maniera chiara ed evidente]…

Patria mia, lacrime di te dolce terra di libertà!

E allora, ognuno potrebbe fare per quel che lo riguarda, ognuno, ognuno la 
sua parte, come recita il codice Zen quando si sostiene che anche l’energia vibra-
toria di una sola persona nell’etere o nel Cosmo, in una sorta di reverbero che 
si viene a determinare per contiguità, è in grado di influenzare prima una pic-
cola moltitudine di gente e poi le masse attraverso quel principio mentale che si 
chiama “intenzionamento”, ossia quel determinismo che nel bene – e purtroppo 
anche nel male – è foriero di cambiamenti, di assetti nuovi, di nuove visioni del 
mondo!

Mah!? Forse neanche quel Super-Io sociale di matrice junghiana – direbbe 
Zoja – che dal dopoguerra agli anni’60 ha comunque tenuto con le sue risorse, le 
sue regole e i suoi princìpi, riesce più, oggi, a garantire una certa stabilità e a dare 
speranza.

La verità è che siamo in un’epoca malata – non si può non riconoscerlo!
Siamo nell’ingranaggio di un tempo tremendamente accelerato e vorticoso e in 

uno spazio che implode e scoppia.
Ma d’altra parte, è come se, leggendo tutto questo dal vertice della Psicologia 

del collettivo e pescando alla stessa fin dalla notte dei tempi, è come se ogni pro-
getto di crescita in una società civile, ogni grande passaggio e ogni trasformazione 
epocale dovesse in ogni caso prevedere inizialmente una fase involutiva, nichilista 
e distruttiva, una crisi morale e sociale – in una parola – una destrudo – come in 
questi momenti – un ritorno al Caos, una nekyia – più precisamente –, una discesa 
agli inferi.

“Povera Patria” tra i rassegnati sgomenti di quest’epoca e le speranze di pace



 1 - 2019108 Εíρήnη, Eiréne

E questo è il momento dell’inferno delle menti, dell’assenza del cuore, del 
trionfo delle parti oscure del nostro animo – le ombre – le nostre ombre; l’epoca 
della morte di Dio di nietschiana memoria.

Forse l’immagine amara della realtà drammatica e insopportabile che stiamo 
vivendo deve arrivare dunque al suo estremo perché la paura e tutte le apparenze 
fenomeniche ed apocalittiche possano aprire alla comprensione della vera essen-
za del reale che stiamo vivendo e la sua apparenza esterna.

Oralità fameliche non risolte, dipendenze bulimiche e compulsive, bramosie 
di sopraffazioni inarrestabili rabbiose e violente, non possono non tradursi ine-
sorabilmente in istinti a mordere, ad aggredire, a dilacerare se stessi e gli altri per 
potere sopravvivere: un impulso incontrovertibile alla sopraffazione – nell’uomo 
– frutto di invidie, di competizioni, di avidità ontologiche, connaturate, istintuali!

Una vera guerra interiore fatta di livori e di conflitti nell’uomo, esito naturale 
di un “incomprensibile” – ma fino a un certo punto – risentimento vendicativo 
e rivendicatorio – nell’uomo ancora, in questo animale superiore si fa per dire – 
che andrebbe in contrasto con quell’altra istanza naturale dello stesso uomo che 
è l’amore questa volta, o con quel contenitivo abbraccio naturale di una grande 
madre, reale o simbolica che sia, forse mai avvertito o forse mai vissuto fino in 
fondo in maniera appagante e dunque esaustiva e rassicurante.

Rabbia – si diceva dunque – istintualità animale non evoluta, non emancipata, 
allo stato puro.

Qui c’è Ares, il più spietato degli dèi dell’Olimpo, a dominare il quadro!
Qui c’è l’ombra individuale e collettiva – insisto – quella negata e per questo 

sempre pronta ad affiorare, a campeggiare e a imporre la sua parte oscura, male-
fica, terrifica.

Qui c’è Wotan, il dio della tempesta e dell’ebbrezza che si ridesta a una nuova 
realtà distruttiva come un vulcano spento che si riaccende all’improvviso portan-
do distruzioni, incendi, calamità!

Qui c’è il luogo e il tempo delle contaminazioni, dell’indifferenziato, del con-
fusivo, del dia-ballein, la proiezione da parte dell’umanità della propria follia sov-
vertendo tutti i codici razionali etici ed apollinei come il bene che trionfa sul male, 
il giusto sull’ingiusto, il vero sul falso.

È come se Dioniso irrompesse nella Polis, nell’animo, nello spirito di ognu-
no; – si sa – se ciò accade allora non c’è più controllo, non c’è più moderazione, 
non c’è più equilibrio; in ognuno, nel mondo, esplode dirompente e deflagrante 
solo quella forma distruttiva e catastrofica che Nietzsche ben descrive nella sua 
Nascita della Tragedia.

Epoche in crisi, nel linguaggio di O. Spengler – certamente –, ma come peral-
tro ciclicamente si ripetono nella storia dell’uomo – non dimentichiamolo mai –, 

Francesco La Rosa



1 - 2019 109Εíρήnη, Eiréne

crisi di valori – si diceva – di idee, di umanesimi per gli oscurantismi e i dominii 
delle masse ignoranti, per parafrasare Husserl. [La crisi delle scienze europee e la 
fenomenologia trascendentale, 1936].

Epoche di declini, per carità, ma forse anche atti dovuti nella storia dell’Uma-
nità, involuzioni e regressioni che si ripetono, e comunque necessarie al genere 
umano, secondo R. Overy, per una “dovuta purificazione”, prima della auspicata 
rigenerazione morale e sociale che comunque c’è sempre stata nelle varie civiltà 
e ci sarà sempre – corsi e ricorsi – [R. Overy, Crisi tra le due guerre mondiali, Il 
Mulino].

E soprattutto – ma quanto sono attuali in questo momento? – qui le amarezze 
nietzschiane quando ne Il crepuscolo degli Dei (Adelphi) il filosofo tedesco dell’ir-
razionale e del nichilismo rivela che in ogni epoca e per ogni era della storia – e 
questo è centrale per le disamine psicologiche dei comportamenti dell’uomo in 
ogni epoca e per ogni civiltà; per Nietzsche, libertà ha sempre significato che “gli 
istinti virali sono quegli istinti, quegli unici istinti che gioiscono della guerra”, sì, 
della guerra, ma anche della vittoria tra morti e sangue, sempre; istinti che hanno 
la signoria su altri istinti, come per esempio quelli della felicità.

L’uomo solo così diviene libero, – è sempre Nietzsche che parla – l’uomo solo 
così vive libero di morire e tanto più il suo spirito è divenuto libero, tanto più 
calpesta quella “stupenda” sorta di benessere di cui sognano gli illusi e gli ingenui 
esseri umani.

L’uomo libero: il guerriero – continua Nietzsche – l’uomo libero è sanguinario; 
l’uomo libero è predatorio. L’uomo libero ha “un’inarrestabile sete di conqui-
sta”… e se affonda i suoi comportamenti nelle regioni più profonde delle sue 
radici istintuali, quelle totalmente irrazionali, allora per lui i fragori della guerra 
sono musiche soavi; l’odore del sangue è come vino inebriante; la conta dei morti 
sul campo di battaglia sono gli scanditi tintinnii di monete che arricchiscono il 
patrimonio dell’essere umano che combatte.

E qui allora sembra proprio di sentirlo Hillman, – per passare a un altro maître 
à penser – di riconoscerlo, nelle sue suggestive tesi sulla guerra dal suo celebre 
libro su questo tema, quando definisce la guerra “una pulsione primaria e am-
bivalente della nostra specie”, una pulsione dotata invero di una carica libidica 
enorme, infinita, indicibile, di una seduzione inimmaginabile e di certo non in-
feriore a nessun’altra pulsione, che mai potrebbe competere con nessun altra né 
per qualità, né per intensità.

Più che “incarnazione del male” sempre da “Un terribile amore per la guerra” 
questa istanza sarebbe in ogni epoca una costante dimensione dell’umana tensio-
ne, una necessità, e spesso anche una soluzione; “è tremendo e disumano tutto 
questo ma è così… non esisterebbe una soluzione pratica alla guerra, ai conflitti, 
alle tragedie… la guerra appartiene” – sempre Hillman – “all’anima come verità 

“Povera Patria” tra i rassegnati sgomenti di quest’epoca e le speranze di pace



 1 - 2019110 Εíρήnη, Eiréne

autentica del cosmo! È un’opera umana e un orrore inumano. È un’amara realtà 
– piaccia o non piaccia –, un amore che nessun altro è riuscito mai a vincere”.

E qui lo psicologo americano smaschera la convinzione assolutamente fallace 
che aggressività, violenza e guerra siano sovrastrutture o perversioni di un mondo 
fondamentalmente pacifico e buono… se non ci fossero invece i malvagi, i guer-
rafondai o gli stati canaglia. La guerra e la sua drammaticità vengono riportate 
dentro l’uomo e non fuori da esso; la guerra è dunque nella società, nei classismi, 
nelle industrie con i loro interessi economici, i loro indotti, i richiami di sfrutta-
mento e di morte ! Così come è sempre stato!

Ma la guerra, ci dice Fulvio Sguerso, “più che con la storia si spiega con la 
mitologia, la quale ci racconta che sui campi di battaglia non sarebbe presente per 
fortuna solamente il dio della guerra, ma vi opererebbe anche miracolosamente la 
dea dell’amore e della bellezza”.

Nella mitologia classica Ares è unito ad Afrodite e sui campi di battaglia si 
soffre e si gioisce come in nessun altro campo, e il sublime della guerra, ancorché 
disperato e tormentoso – sottolinea sempre Hillman – è quando nell’Iliade, il 
poema omerico che è all’origine della civiltà contemporanea, morte e bellezza si 
fondono in un’unica visione inseparabile, struggente, tremenda.

È chiaro che qui Ares, in una lettura assolutamente junghiana, – è utile sotto-
linearlo – rimane la personificazione mitologica della forza archetipica, dell’irra-
zionale, dell’istintività pura, dell’ombra della violenza. Dio della guerra, in una 
parola, e non certamente il dio di una religione.

Eppure lo stesso Ares – e questo ci sembra più rassicurante – votato certa-
mente alla distruzione dell’altro per la sua natura intrinseca, invero quando pago 
e riconosciuto – ancorché pacificato dalla grazia di Afrodite – è pronto alla stessa 
maniera a trasformare le proprie parti aggressive in determinazione, fermezza, 
fede profonda nelle proprie idee, risolutezza.

Una forma di spostamento di quella energia e di quella rabbia incontenibile e 
dirompente verso le battaglie civili e i grandi sogni, secondo il modello gandhiano 
o di Luther King – si potrebbe dire.

Certo tutto ciò è sempre lotta – per carità –, è sempre sfida, è sempre guerra, 
ma non è qui scontro né violenza distruttiva, ma solamente un investimento sulla 
giusta causa; è spirito di servizio; è convinzione etica nel rispetto di una legge 
morale e nel rispetto della dignità della persona.

Guerra certamente, ma in un’accezione assolutamente civile questa volta, fatta 
di dibattiti, confronti, anche dispute, fermezza di posizioni, da difendere in ma-
niera strenua, se è il caso; pensiero forte – in una parola – e per questo invero, 
pur posto pacificamente, letto molto spesso in maniera provocatoria e sovversiva.

Francesco La Rosa



1 - 2019 111Εíρήnη, Eiréne

E già! Guerra… ma se guardiamo un attimo all’etimo stesso del termine guer-
ra, war, in inglese, o guerre, guérir, in francese che in ogni caso rimanda – l’etimo 
– paradossalmente – anche a guarire o a proteggere –, guerra a questo punto 
avrebbe insito nel suo significato originario di “distruzione” anche il suo opposto, 
che è pacificare o consegnare benessere e guarigione.

E d’altra parte se anche guardiamo alla stessa maniera, sempre dal punto di 
vista dell’etimo, al termine “trauma”, il tedesco ci porta al significato di traume 
“sogno”, termine con tutti i risvolti simbolici a cui ci possiamo riferire, e il greco 
invece a titrosko che significa letteralmente infliggere e lenire allo stesso tempo, 
percuotere e sanare, alla stessa maniera, rimandando inevitabilmente alla lettura 
simbolica di Cristo in croce con le sue “sofferenze offerte” – nella cultura cattoli-
ca – a ognuno di noi per la redenzione dei nostri peccati.

E allora ognuno di noi come di violenze e distruttività – Nietzsche, Hillman 
– potrebbe, dovrebbe essere foriero, alla stessa maniera, anche di guarigioni di 
note positive di benessere, ossia essere “distributore di pace”, così naturalmente, 
per come è fatto.

E il termine “medico” – anche questo – non dimentichiamolo, ha nel suo eti-
mo – ancora l’etimo –, il prefisso “med” che significa letteralmente misurare, 
moderare, ma anche pensare e governare, ossia, in senso traslato, il medico, ma 
anche ognuno di noi per la verità, a prescindere dalla specificità della professione, 
ognuno di noi purché dotato di buona volontà e energie spirituali le più elette, 
sarebbe in grado di ristabilire l’ordine in un corpo malato come in una società in 
crisi dei valori, un ordine negli affari rispetto a delle esigenze economiche le più 
contingenti, un ordine nel cosmo in riferimento agli allarmi sempre più evidenti a 
causa di politiche ecologiche scellerate, miopi e soprattutto autodistruttive.

 Beh, di guerra abbiamo detto! E di Pace?

Di pace dunque...
Nel termine pace – pax – se ci pensiamo un attimo, e questo è veramente inte-

ressante, pace è patto, ossia accordo, concordia di intenti, armonia…, in una pa-
rola, mediazione energetica e affettiva tra la nostra istanza distruttiva – la guerra 
che è in noi – e la “pace possibile”, quella che è alla stessa maniera dentro di noi.

E di tutto questo come si può essere consapevoli? Cosa dovremmo invocare 
per magnificare questo concetto di “pace possibile” dentro di noi? 

Forse è il termine temenos, allora, che può venirci in soccorso; il temenos, os-
sia il tempio, quel recinto sacro dell’etica e della spiritualità che è sempre dentro 
di noi – insisto – mantenendo attivo lo spazio del Mysterium che consente una 
riconfigurazione di senso e un dialogo tra parti opposte, tra antitesi di qualsiasi 
genere… un symballein – in una parola – la capacità cioè di accogliere parti pur 
stridenti dentro di noi, l’ombra insomma; un symballein che possa elicitare tutto 

“Povera Patria” tra i rassegnati sgomenti di quest’epoca e le speranze di pace



 1 - 2019112 Εíρήnη, Eiréne

ciò che di illuminato si possa riconoscere dentro di noi ed energizzare il cosmo in 
un continuo scambio, ancora in una lettura antroposofica e sapienziale del rap-
porto fra l’individuo e la natura.

“Di sicuro ci arrenderemmo”, ancora una volta Hillman, “se non fossimo pre-
si per fortuna invece da un grande amore per la vita, per la pace e per la bellezza 
dell’universo più forte di quello per la guerra o per la morte, recuperando – per 
la verità – una visione un pizzico più ottimista di quella di Nietzsche con la sua 
rassegnazione disperata per quanto riguarda l’uomo – cito alla lettera Nietzsche 
– ‘vinto inesorabilmente dal suo destino di morte e ancor di più di autodistrutti-
vità’”.

E qui allora, io credo, qui si tratta, di recuperare sempre maggiore fiducia e 
speranza, qui si tratta di doverci inventare un qualcosa che spetti a ognuno di noi 
– che spetti a tutti noi – una cura per così dire, una utopia e un proponimento alla 
stessa maniera: quello di non cadere mai in quelle separazioni manichee tra ciò 
che è buono e ciò che è cattivo, tra ciò che è sano e ciò che è malato, tra ciò che è 
giusto e ci appartiene e ciò che è perverso e che è sempre dell’altro da noi, tra ciò 
che è meritevole e ciò che è oggetto di tutte quelle proiezioni della nostra psiche, 
negative, insopportabili, indicibili sull’altro da noi, quelle parti che non accettia-
mo, che ci fanno paura, che neghiamo e spesso, per questo, non riconosciamo.

“L’archetipo non si scinde” dice Jung, “le parti dissintone dell’archetipo, quel-
le irrelate e stridenti vanno sempre riconosciute, accettate e integrate dentro di 
noi”.

Non c’è sacro senza profano; in ognuno di noi non c’è puer senza senex, non 
c’è luce senza ombra. Solo la funzione trascendente ha valore, l’impegno, la ten-
denza, la possibilità da parte di ognuno di coniugare il soggetto della coscienza 
con il soggetto della totalità. L’Atman col Brahman, nel linguaggio induista, il ra-
zionale con l’irrazionale nel linguaggio della psicologia, l’immanente col trascen-
dente nel linguaggio eletto della dimensione esistenziale, vera vetta individuativa 
di ogni uomo.

E allora dobbiamo fare pace dentro di noi, senza negare nulla delle nostre 
ambivalenze, delle nostre opposizioni, delle nostre conflittualità in quel continu-
um armonico e rotondo che rimanda al TAO con la sua immagine simbolica di 
armonia, equilibrio, spiritualità.

Dobbiamo curare le nostre “emozioni ferite”, le nostre indifferenze, le nostre 
sofferenze, le nostre solitudini, recuperare le nostre creatività e dare spazio ai 
sentimenti, quelli nobili, quelli magari difficili da riconoscere, e ancor di più in 
questi tempi di crisi di valori, come la mitezza per esempio, senza che questa ven-
ga scambiata per arrendevolezza, la duttilità mentale elastica e polivalente senza 
che venga scambiata per ambiguità, la compassione, senza che questa abbia ca-
ratteristiche confessionali, una compassione come ascolto per noi stessi e per chi 

Francesco La Rosa



1 - 2019 113Εíρήnη, Eiréne

soffre aprendoci a una “comunità di cure”, come direbbe Borgna, aperta intanto 
a una incondizionata benevolenza per noi stessi e per gli altri, alla stessa maniera!

Nessuno è meglio o peggio infatti.
Tutti noi siamo “diamante e carbone di fronte ai raggi del sole”, direbbe Rumi, 

ossia qualcuno è capace di accoglierli questi raggi e trattenerli, magari senza riflet-
terli all’esterno – come fa il carbone – e dunque apparentemente egoista o poco 
generoso o introverso oltre misura.

E qualcuno è invece diamante, ossia capace di rifrangerli quei raggi subito, 
per esprimerli ed esportarli a favore di chi ha proprio bisogno di questa luce – il 
diamante. E allora c’è speranza; allora c’è speranza che non ci fermiamo nella vita 
a proiettare sempre sugli altri, vivendole cattive, inique, tremende le nostre parti 
inique cattive e tremende, ma per questo anzi riconoscendole e dunque conside-
randole risorse. E allora ci sarebbe pure la speranza che noi possiamo curare il 
Direttore generale di un’azienda narciso, o l’amministratore delegato di una hol-
ding cinico, o il capo di stato onnipotente e guerrafondaio, con l’arma della com-
prensione, del dialogo, dell’accoglimento, del rispetto, della benevolenza, perché 
quel Direttore generale, quell’amministratore delegato, quel capo di stato siamo 
noi anche se questo può sembrare veramente difficile e paradossale. Basta trovare 
la chiave giusta, le giuste argomentazioni sempre nella chiarezza, a schiena dritta 
e senza infingimenti.

Tutti noi – nessuno escluso – abbiamo bisogno di essere fatti edotti, di essere 
educati, di essere accompagnati a fare i conti con i nostri limiti e le nostre debo-
lezze, per poter poi – presi per mano tra i flutti e i mari in tempesta della vita –, 
essere rassicurati, placati, curati, per poter esperire quello stato di pace interiore 
che è comunque sempre dentro di noi – non dimentichiamolo – ma con cui non 
abbiamo dimestichezza.

Samadhi, satori, estasi, chiamiamolo come vogliamo – per un istante, per una 
vita, non importa – e che non è da cercare chissà dove e chissà quando, ma che 
ci appartiene e nel qui ed ora e nelle piccole cose se solo lo sapessimo, se solo lo 
volessimo, se solo ne avessimo consapevolezza.

E noi analisti, come gli umanisti in genere, sappiamo riconoscere la “comunità 
di cura e di destino”, ancora Borgna, sappiamo in maniera più o meno consa-
pevole di essere portatori, tra le mille nostre ombre e le nostre mille parti non 
risolte – per carità – anche di patrimoni che abbiamo avuto in dono da maestri 
illuminati, dai nostri pazienti, dagli ultimi della società, dai più sfortunati, a ga-
rantire la nostra equazione personale; e questi patrimoni a nostra volta vogliamo 
trasferire, esprimere, donare – perché per noi questo è cura – a chi ci sta accanto, 
a chi ce lo richiede, a chi soffre, perché questi patrimoni sono gemme di presenze, 
di empatia, di attenzione affettiva, di solidarietà.

 Questo dà pace interiore, intanto, se la riconosciamo questa pace interiore.

“Povera Patria” tra i rassegnati sgomenti di quest’epoca e le speranze di pace



 1 - 2019114 Εíρήnη, Eiréne

Solo i poeti, gli artisti, i mistici, certi precettori o gli “operatori dell’anima” più 
in generale, o certi analisti – perché no? – sanno riconoscere le proprie ferite, le 
proprie parti sofferenti, quelle dilacerate dagli eventi della vita, da malattie, lutti, 
rovesci di fortune, imparando ad interiorizzarli e accettandoli questi tormenti, 
dopo averli riconosciuti e attraversati.

Forse è un atto dovuto alla propria crescita individuativa, è un impegno a 
favore di chi deve raccogliere il testimone, è lo scopo più eletto di una esistenza 
degna di essere vissuta.

Solo allora si possono condividere ed offrire a chi ne ha bisogno queste parti 
ormai pacificate – se se ne ha consapevolezza – integrate, internalizzate o “consu-
stanziate”, nel linguaggio di Francesco Caracciolo.

Questa è cura nel nostro registro; questa è metacomunicazione d’amore e di 
speranza!

Questa è la Pace che la filosofia esistenziale dice essere il vero filo rosso che 
deve unire gli esseri umani, tutti fragili, tutti incerti, tutti abbisognevoli, ma tutti 
protesi a raggiungere, come essenza profonda dell’anima, quella pace interiore e 
profonda ma che potrà solo venire da una mente retta, da un cuore puro, e da 
quelle azioni le più sane, le più sacre, le più pure che comunque ci apparterranno 
sempre, perché albergano da sempre negli uomini di buona volontà; quella pace 
che è libertà – e che genera libertà – quella pace che è anche uno sguardo, o una 
carezza, ma a volte anche un pianto!

Francesco La Rosa



1 - 2019 115Εíρήnη, Eiréne

STILI DI VITA PER LA PACE: NEUROSCIENZE DELLA 
SALUTE ED EPIGENETICA SISTEMICA

Daniele La Barbera1

La crisi culturale dell’età contemporanea è, in maniera rilevante e significativa, 
una crisi delle parole, del loro significato, del loro uso e del loro valore; esse 

subiscono una deriva semantica che ne sbiadisce l’intensità e determina una cor-
ruzione o una perversione dei concetti che le parole stesse vanno a configurare. 
Non di rado, anche i valori cui esse alludono vengono banalizzati, richiedendo 
una attenta discriminazione o una, non sempre facile, disambiguazione. La disin-
voltura con la quale oggi nella comunicazione politica rilevanti questioni etiche 
o principi morali non rinunciabili vengono di frequente tacciati di “buonismo” 
e la diffusione molto ampia di questa falsificazione semantica, fino alla sua cri-
stallizzazione, ne sono esempi evidenti. Il discorso pubblico viene degradato alla 
stregua di chiacchiera paranoicale articolata sulla individuazione di un nemico 
che non è solo chi la pensa in maniera diversa ma, di volta in volta, un individuo, 
un soggetto sociale, una categoria, un ente, una nazione. E quando il discorso col-
lettivo trova in una diffusa proiettività la principale via di espressione, il gradiente 
di ostilità e rabbia, paura e insicurezza dei cittadini tende ad incrementarsi per via 
di un intenso e diffuso contagio psichico.

Parlare di pace, dunque, oggi pone subito una questione di parole e delle emo-
zioni e dei concetti che esse veicolano, dato che questo termine si presta ad essere 
letto su piani diversi, da quello psicologico a quello sociale, da quello filosofico 
e religioso a quello educativo, culturale e politico. Pensare la “pace” vuol dire 
quindi richiamare una serie di ambiti differenti ma collegati: interiore, interperso-
nale, collettivo, spirituale. E se anche soltanto volessimo limitarci a declinarne la 
dimensione psicologica, “pace” può essere variamente intesa come vissuto, stato 
della mente, atteggiamento interiore, scelta di vita, stile affettivo ed esistenziale. A 
partire da questi differenti piani e livelli il concetto di pace può allora offrire una 
multi-dimensione sistemica che possa connettere βιος -ψυχή – ανθρωπος – πολις.

Nella prospettiva olistica il discorso sulla pace può essere utilmente articolato 
con quello della sacralità della vita e della sua protezione e, dunque, della pro-
mozione della salute e del benessere. Come medici, psicologi, psichiatri e psico-
terapeuti quindi, il discorso sulla pace ci pertiene e ci chiama ad una riflessione 
nella quale la coerenza dei nostri saperi con le visioni del mondo che ne derivano 
si permea di sensibilità e responsabilità per la vita che viviamo e per il mondo che 

1  Ordinario di Psichiatria, Università degli Studi di Palermo.

Stili di vita per la pace: neuroscienze della salute ed epigenetica sistemica



 1 - 2019116 Εíρήnη, Eiréne

abitiamo insieme con i nostri pazienti. Per contrasto troviamo nei medici e negli 
psichiatri al servizio di poteri violenti e distruttivi un esempio della perversa aber-
razione e della negazione del sentimento di protezione della vita, che dovrebbe 
rappresentare il cuore della mission dei professionisti della salute di area medica 
e psicologica.

Nel funzionamento psichico individuale e collettivo aggressività e violenza 
sono gli aspetti che si contrappongono alla pace ma con notevoli differenze: men-
tre l’aggressività è il risultato di una forza istintuale, una energia che è rivolta 
verso l’ambiente per assimilarlo e destrutturarlo (da aggredior: andare verso), la 
violenza rappresenta la vera manifestazione distruttiva, di volta in volta perme-
ata di rabbia, impulsività, voracità, malvagità, perfidia, sadismo, esasperazione 
dell’istinto predatorio; non di rado l’agito violento è il prodotto di una scissione 
paranoide che altera la propria visione del mondo e dell’Altro.

Psicoanalisti di diverso orientamento si sono interrogati su quali siano le for-
me di esperienza, pensiero e sentimento che consentono una elaborazione degli 
aspetti più brutali del nostro istinto aggressivo costruendo le basi della pace in-
dividuale e sociale. Come è noto Freud ne Il disagio della civiltà (1930) aveva in-
dividuato nella pulsione di morte uno dei principi psichici basilari che, proiettato 
all’esterno, è responsabile di condotte aggressive; se lasciata totalmente libera di 
estrinsecarsi tale pulsione può assumere caratteri rovinosi e distruttivi. Per Freud 
quindi sarebbe indispensabile sottrarre energia alla libido individuale e porla a 
disposizione della comunità umana con lo scopo di fondare e rafforzare i legami 
sociali.

Nello stesso periodo in cui Freud elaborava questi concetti l’Istituto interna-
zionale per la cooperazione intellettuale promosse per conto della Società delle 
Nazioni una serie di dibattiti tra alcuni dei più importanti pensatori dell’epoca 
su importanti questioni di attualità; Einstein, chiamato a svolgere tale compito, 
propose il nome di Freud, il quale a sua volta accettò uno scambio epistolare con 
il famoso fisico sui temi della guerra. Le lettere tra i due furono poi pubblicate nel 
1933 con il titolo Perché la guerra. Nella lettera datata 30 Luglio 1932 – proprio 
il giorno prima delle elezioni politiche in Germania, che avrebbero sancito la vit-
toria del partito Nazionalsocialista con il 38% dei voti – Albert Einstein pone a 
Sigmund Freud una serie di interrogativi: “…c’è un modo per liberare gli uomini 
dalla fatalità della guerra… vi è una possibilità di dirigere l’evoluzione psichica 
degli uomini in modo che diventino più capaci di resistere alle psicosi dell’odio e 
della distruzione?” La risposta di Freud è molto approfondita ed articolata e ver-
te essenzialmente sui seguenti punti: “… la propensione alla guerra nell’uomo si 
spiega con l’esistenza della pulsione distruttiva, o thanatos, che si contrappone, e 
a volte è complementare, alle forze dell’eros… la pulsione distruttiva autodiretta 
è in rapporto alla coscienza morale… sebbene la psiche umana, a differenza di 

Daniele La Barbera



1 - 2019 117Εíρήnη, Eiréne

quella animale, abbia la capacità di controllare gli istinti, l’aggressività non è del 
tutto eliminabile… l’istinto aggressivo non può essere combattuto frontalmente; 
deve essere limitato sviluppando il suo antagonista: l’Eros”. Se poi mettiamo a 
confronto le posizioni dei due studiosi possiamo notare che esse convergono in 
più punti: le guerre nascono dalla propensione naturale dell’uomo alla violenza; 
la violenza e il diritto non sono agli estremi opposti, dato che il diritto può es-
sere in un certo qual senso considerato come l’evoluzione della violenza; infine, 
soltanto il diritto internazionale può rappresentare la cornice di riferimento per 
la risoluzione dei contrasti tra le nazioni e la prevenzione dei conflitti armati. 
Inutile dire come la Storia abbia giudicato queste prospettive fin troppo evolute 
ed ottimiste: poche settimane dopo questo scambio epistolare, il feldmaresciallo 
Paul von Hindeburg, presidente della repubblica tedesca, conferisce l’incarico 
di formare il nuovo governo ad Adolf Hitler, innescando la catena di eventi che 
porteranno, negli anni immediatamente successivi, alla guerra più drammatica 
e devastante che l’umanità abbia mai vissuto. Ed è proprio alla conclusione del 
conflitto, nel 1945, che Jung, in uno stato d’animo di sconforto per la quantità 
di sofferenza generata dal conflitto mondiale e dagli orrori infiniti da questo per-
petrati, riflette sull’irresistibile fascino del male che aveva determinato la trance 
possessiva della messe e afferma che “al di sopra e al di là di ogni fattore esterno, 
le decisioni ultime risiedono sempre nella psiche umana” e quindi “affinché si 
muti l’intera realtà deve prima mutare l’individuo singolo”, riportando quindi la 
questione essenziale della trasformazione collettiva alla coscienza individuale e 
alle sue possibilità evolutive. 

In questa stessa prospettiva della responsabilità individuale e della necessità 
per il singolo di una presa di coscienza della importanza fondamentale dei proces-
si riparativi si muove l’elaborazione di Franco Fornari nel libro Psicoanalisi della 
guerra. In particolare, osserva Fornari, mentre l’esperienza amorosa considera 
l’altro come indispensabile all’esistenza del Sé fino a farla diventare costitutiva 
del Sé, l’esperienza di odio rappresenta la radicalizzazione distruttiva del rappor-
to con l’altro, configurando uno degli aspetti più tipici della guerra intesa come 
paranoia persecutoria e quindi negatrice della esistenza del Sé. Fornari considera 
attentamente anche la questione della cattiveria “innata” e sulla importanza che 
l’individuo si confronti con questo aspetto della sua personalità per riconnettersi 
con la sua “anima naturaliter religiosa”. 

Posizione per altro condivisa da un altro autore che ha approfondito il tema 
della guerra e delle sue origini psicologiche, Anthony Stevens; nel suo libro The 
Roots of War: a junghian perspective egli si sofferma sul ruolo che svolge l’Om-
bra nel promuovere l’attrazione delle masse nei confronti della guerra e cerca di 
descrivere le caratteristiche dell’Archetipo del nemico. Questo breve e incomple-
to excursus lega però Autori e prospettive che sottolineano in modo particolare 

Stili di vita per la pace: neuroscienze della salute ed epigenetica sistemica



 1 - 2019118 Εíρήnη, Eiréne

l’idea che la pace non corrisponda all’assenza della guerra o della violenza, ma 
richieda lo sviluppo di qualità profonde che coincidono con una trasformazione 
interiore dell’individuo.

Se la pace e la sua ricerca corrispondono a un atteggiamento attivo e proposi-
tivo nei confronti della vita e del benessere proprio ed altrui, la scelta e la pratica 
di stili di vita sani possono rappresentare l’espressione del sentimento di respon-
sabilità e di cura verso di sé e verso il mondo, che sono la trama della pace come 
vissuto e della pace come auspicio. Prefigurare un rapporto tra la pace e la salute 
pone delle questioni interessanti che, in modo icastico ed essenziale, ma forse, 
proprio per questo suggestivo, potremmo descrivere in questi termini: la pace fa 
bene alla salute? Gli stili di vita (o per la vita) sani vanno verso la pace? Parliamo 
di stili per la vita perché tale formulazione basata sullo scambio di due pronomi, 
ci sembra possa mettere maggiormente in risalto che vogliamo riferirci a quei 
modi di vivere che “proteggono” la vita, ne migliorano la qualità, e producono 
benessere ed equilibrio nel corpo e nella mente. Se, da una parte, il riferimento va 
all’ultra decennale dichiarazione dell’OMS, tanto nota da divenire oggi una sorta 
di aforisma (la salute è uno stato di completo benessere fisico, mentale e sociale e 
non soltanto l’assenza di malattia), dall’altro iniziamo a scorgere una connessione 
non casuale tra il grande tema della pace e gli stili per la vita rivolti alla protezione 
della vita propria e altrui. Consideriamo indispensabili, per il discorso che adesso 
svilupperemo, le seguenti aree fortemente collegate al benessere della persona: 
alimentazione, attività fisica, abitudini voluttuarie e uso di sostanze, stress e vita 
emotiva, sonno, interessi e tempo libero, benessere relazionale.

In una prospettiva allargata alle più recenti acquisizioni in tema di connessioni 
corpo-mente-ambiente di vita, oggi si può affermare, grazie a una vasta evidenza 
scientifica, che le malattie cronico-degenerative dell’era moderna, come le pa-
tologie cardiovascolari, il diabete, le malattie respiratorie, i disturbi mentali, le 
malattie autoimmuni, l’obesità e il cancro, sono caratterizzate dalla persistenza di 
reazioni infiammatorie croniche. La low inflammation viene quindi considerata 
una matrice generale di vulnerabilità ad una serie ampia di patologie tipiche della 
nostra epoca. Esiste altrettanta evidenza che il sistema immunitario e il sistema 
nervoso sono i regolatori dell’infiammazione e che vengono a loro volta modulati 
dal genoma e, epigeneticamente, dall’ambiente biologico, relazionale, nutriziona-
le, comportamentale. La regolazione epigenetica oggi viene quindi considerata un 
rilevante fattore di modulazione dello stato di salute e del benessere e il mediatore 
tra questo stato e molteplici fattori ambientali: la dieta, le modificazioni stagionali 
e circadiane, il consumo di farmaci, alcol e sostanze di abuso, l’esercizio fisico, 
le variazioni del microbioma intestinale, ma anche lo stato economico e la dispo-
nibilità finanziaria, lo stato psichico e le interazioni sociali. In particolare, molte 
ricerche sono state in grado di dimostrare come tutta una serie di circostanze di 

Daniele La Barbera



1 - 2019 119Εíρήnη, Eiréne

vita negative, siano capaci di determinare cambiamenti specifici dell’espressio-
ne genica che potrebbero rappresentare il substrato primario di una successiva 
condizione di malattia. La solitudine cronica, il lutto, gli stati depressivi, il basso 
livello socioeconomico, così come la diagnosi di cancro, lo stress cronico e quello 
post-traumatico, insieme con la bassa autostima nel periodo dell’infanzia, sono 
tutti potenziali fattori di modificazione epigenetica nella direzione della attivazio-
ne dei processi alla base della low inflammation.

Un’interessante dimostrazione della rilevanza di queste influenze regolatrici 
dell’assetto genico proviene dagli studi di Steven W. Cole, uno dei massimi esper-
ti mondiali sullo studio della relazione tra ambiente sociale ed espressione genica, 
professore di medicina, psichiatria e scienze comportamentali presso l’UCLA; in 
una serie di importanti lavori scientifici, Cole parte dalla distinzione, nell’ambito 
del benessere psicologico, tra la condizione edonica e quella eudaimonica, così 
come ce l’ha descritta Aristotele nel IV sec. a.c.: secondo il grande filosofo greco, 
mentre la condizione edonica sarebbe in rapporto alla ricerca del piacere, quella 
eudaimonica è collegata alla ricerca del bene. Sia i soggetti edonici che quelli 
eudaimonici posso sperimentare un forte senso di realizzazione personale e di 
benessere. Ma mentre gli edonici perseguono realizzazione e soddisfazione su-
bordinando (e a volte sacrificando) il benessere e i bisogni altrui a quelli propri, 
gli eudaimonici si sforzano di ricomprendere nel proprio benessere anche quello 
delle persone che li circondano (che non di rado antepongono al proprio). Par-
tendo da queste premesse Steven Cole e il suo gruppo di ricerca hanno analizzato 
i profili di espressione genica di popolazioni leucocitarie in adulti sani, che erano 
stati valutati e riconosciuti in stato di benessere edonico o eudaimonico. Il benes-
sere edonico e quello eudaimonico mostrano correlati affettivi molto simili, ma 
profili molto differenti a livello di transcrittoma. I mononucleociti del sangue pe-
riferico di soggetti con alti livelli di benessere edonico mostrano, infatti, una so-
vraespressione della risposta transcrizionale alle avversità stress correlate, che im-
plica un’aumentata espressione di geni proinfiammatori e una diminuita risposta 
di geni implicati nella sintesi anticorpale e dell’Interferone 1 (cioé di fattori che 
contrastano l’infiammazione); esattamente al contrario avviene nei soggetti con 
alti livelli di benessere eudaimonico. Questi studi hanno anche dimostrato che 
individui che vivono in condizioni di isolamento sociale presentano modificazioni 
epigenetiche che comportano una maggiore espressione di geni proinfiammatori 
e una minore espressione di geni antinfiammatori; mentre la situazione opposta 
si verifica nei soggetti che godono di un buon livello di integrazione sociale. La 
scoperta che il benessere edonico e quello eudaimonico attivano differenti pro-
grammi di regolazione genetica, nonostante i loro effetti molto simili sullo stato 
di soddisfazione psicologica e sullo stato affettivo, ha come conseguenza la consi-
derazione che il genoma umano può essere più sensibile alle variazioni qualitative 

Stili di vita per la pace: neuroscienze della salute ed epigenetica sistemica



 1 - 2019120 Εíρήnη, Eiréne

del benessere di quanto non lo siano le esperienze affettive coscienti. Così come 
appare di notevole interesse anche considerare gli effetti del benessere relazionale 
sui meccanismi e i processi che regolano lo stato infiammatorio dell’organismo. 
Inoltre è possibile ipotizzare da questo genere di studi l’esistenza di due differenti 
programmi genomici di origine “relazionale” nelle cellule immunitarie, il primo 
in rapporto alla percezione di sicurezza e all’integrazione sociale, il secondo in 
rapporto alla percezione di pericolo e alla condizione di isolamento sociale. Ricer-
che recenti, infine, indicano che anche la pratica regolare della meditazione Yoga 
è uno specifico fattore di regolazione epigenetica, essa, infatti, va a disattivare il 
gene NF-kb che a sua volta controlla ben 400 altri geni implicati nella reazione 
infiammatoria.

Ma per completare questo rapido excursus sui fattori affettivi, relazionali e so-
ciali che vanno a modulare lo stato di benessere e sono quindi alla base dello stato 
di salute fisica e psichica, si può ancora accennare alla grande rivoluzione neuro-
scientifica degli ultimi decenni, che, oltre a modificare molti dei nostri precedenti 
modelli e teorie sul funzionamento del cervello e i suoi effetti sulla vita psichica, 
ha ulteriormente chiarito il ruolo dei fattori ambientali e delle esperienze di vita 
nel determinare la condizione di salute e benessere individuale. Oggi sappiamo, 
infatti, che ogni evento significativo, ogni esperienza che ci coinvolge, persino le 
azioni e i comportamenti che mettiamo in atto, così come le emozioni che provia-
mo e i pensieri che pensiamo, modificano il cervello, cambiano il funzionamento 
neuronale e possono stimolare o inibire la neuroplasticità, cioè la formazione di 
nuove sinapsi e la produzione di nuovi neuroni. Un’area del sistema nervoso cen-
trale particolarmente indagata è stata quella della corteccia prefrontale mediale; 
questa area del cervello appare “strategica” nel determinare gli effetti di una serie 
di particolari attività psichiche, essa si attiva, ad esempio a seguito dell’osserva-
zione della interazione sociale, dei processi di mentalizzazione, della meditazione, 
della preghiera; altre ricerche mostrano come la corteccia prefrontale mediale si 
modifichi anche in conseguenza dell’attività fisica.

Dal pensiero psicoanalitico che riconduce alla responsabilità individuale e alla 
evoluzione della coscienza individuale e collettiva la creazione delle premesse per 
vivere in pace, siamo quindi passati alla disamina di tutti quei fattori che, colle-
gando lo stato di benessere ed equilibrio fisico e psichico con gli stili di vita, i 
fattori ambientali e con gli stati mentali che sono in grado di modificare lo stesso 
substrato organico che li produce, ci aiutano a considerare la pace in una dimen-
sione molto ampia e integrata che potremmo definire bio-psichica ed ecosistemi-
ca. In questa prospettiva, pace, stili di vita sani e benessere relazionale e sociale 
appaiono sottilmente interconnessi e finemente modulati persino al livello geneti-
co e biomolecolare. La pace, quindi, come ricerca e impegno attivi e propositivi, 
che parte proprio dall’attenzione per la propria vita e, immediatamente dopo, si 

Daniele La Barbera



1 - 2019 121Εíρήnη, Eiréne

allarga e si estende alla protezione della vita delle persone che ci stanno attorno 
per poi coinvolgere l’ambiente, la natura, le persone e i popoli lontani e diversi 
da noi.

Scrive a questo proposito Erich Fromm, nel libro L’amore per la vita: “Aver 
fede significa osare, pensare l’impensabile, ma agire entro i limiti di quel che è reali-
sticamente possibile; è la speranza paradossale che venga il Messia, ogni giorno, sen-
za perdersi d’animo se non viene all’ora giusta. Questa speranza non è né passiva né 
paziente; al contrario, è attiva e impaziente, e ricerca ogni possibilità di azione entro 
la sfera delle possibilità reali. Meno che mai è passiva per quanto riguarda la crescita 
e la liberazione individuale. Certo, la struttura sociale determina gravi limitazioni 
per lo sviluppo individuale. Ma quei presunti radicali che negano la possibilità o 
persino l’auspicabilità di cambiamenti personali all’interno della società moderna, 
fanno uso della loro ideologia rivoluzionaria per giustificare le loro resistenze perso-
nali a cambiamenti interiori”. 

E, ancora sulla pace come ricerca attiva e opportunità trasformativa, Abraham 
Maslow, uno dei principali esponenti della psicologia umanistica che ha anche 
definito con estrema precisione i differenti livelli dei bisogni degli esseri umani, 
ci dice: “Senza il trascendente e il transpersonale diventiamo morbosi, violenti e 
nichilisti; oppure privi di speranza e apatici. Ci occorre qualche cosa di più grande di 
noi, che sia per noi oggetto di reverenza e ci impegni in senso nuovo, naturalistico, 
empirico e non chiesastico”. Affermazione che ci sembra trovi una particolare eco 
in quanto scrive James Hillman, che ci riconduce ancora alla esigenza che la pace 
venga vissuta e interpretata come impegno evolutivo e dinamico, che coinvolga 
gli aspetti esterni come quelli interiori della persona: “Ho bisogno di qualcos’altro, 
oltre alla comunità e alla civiltà, perché queste possono essere troppo umane, troppo 
visibili. Mi occorre quell’aiuto immaginale che proviene da racconti, immagini, ho 
bisogno di ideali e altari, e delle creature della natura, che mi aiutino a sostenere 
quanto è così duro da sostenere personalmente e da soli”.

Ma, in maniera non casuale, desideriamo concludere queste riflessioni su un 
tema tanto inesauribile quanto irrinunciabile come quello della pace, con altre 
due brevi citazioni, che, pur originate da prospettive euristiche e da orizzonti 
di senso apparentemente distanti, risultano, di nuovo, fortemente risonanti e 
convergenti; scrive quindi il sociologo polacco Zygmunt Bauman: “Chi si rende 
consapevole della propria responsabilità rappresenta l’incubo di ogni potere”. E il 
Beato Don Pino Puglisi, che alla pace e alla dignità dell’uomo ha dedicato il suo 
magistero e sacrificato la sua vita: “Non ho paura delle parole dei violenti, ma del 
silenzio degli onesti”.

Stili di vita per la pace: neuroscienze della salute ed epigenetica sistemica



 1 - 2019122 Εíρήnη, Eiréne

Continente Mediterraneo: separazione di civiltà 
o approdi di senso?

Tavola Rotonda

Moderatore: Davide Camarrone

Livia Di Stefano
Stranieri a noi stessi: Ombra dello straniero o estraneità dell’ombra?

“So soltanto che bisogna fare quello che occorre per non essere più un 
appestato, e che questo soltanto ci può far sperare nella pace, o, al suo 
posto, in una buona morte. Questo può dar sollievo agli uomini e, se 
non salvarli, almeno fargli il minor male possibile e persino, talvolta, 
un po’ di bene. […] Per questo ho deciso di mettermi dalla parte delle 
vittime, in ogni occasione, per limitare il male. In mezzo a loro, posso 
almeno cercare come si giunga alla terza categoria, ossia alla pace [...] 
Dopo un silenzio il dottore domandò se Tarrou avesse un’idea della 
strada da prendere per arrivare alla pace. Sì – rispose – la simpatia”.

Questo passo tratto da La Peste di Camus ben si presta ad avvicinare un 
discorso sulla pace in un tempo, il nostro, in cui le appartenenze geografiche 

e identitarie sono soggette sempre più all’incontro con un Altro, connotato 
dall’esperienza di un’estraneità che diviene rifiuto, scontro, espulsione. La pace, 
secondo l’autore, si fonda su un riscoperto legame di simpatia tra gli uomini, 
capace di opporsi anche alla forza ignota del nulla e di resistere al male più 
terribile. Mi sembra una bellissima prospettiva attraverso cui leggere l’incontro 
con lo straniero fuori e dentro di noi.

Per i latini lo straniero era sia il barbarus e l’alienus con accezione negativa di 
chi “non è dei nostri”, sconosciuto, ignorante, rozzo, oppure feroce e crudele; ma 
era anche hospes e peregrinus con accezione più positiva. Hospes, in particolare, 
aveva il doppio significato di colui che ospita e di colui che è ospitato, era 
dunque il “padrone di casa” che dava asilo allo straniero, conscio che chi fosse 
stato accolto si impegnava a sua volta a ricambiare tale gentilezza. La reciprocità 
del patto di ospitalità, l’uguaglianza e il mutuo scambio sono, dunque, centrali 
e all’origine di una profonda umanità nell’accoglienza dell’altro esercitata dagli 
antichi con grande scrupolosità, protetta da leggi e opinioni religiose e narrata nei 
miti. Alcuni racconti mitologici riguardanti l’ospitalità sono ancora attuali, lezioni 
di saggezza, in cui l’incontro con l’altro, fosse uomo o dio, comunque straniero, 
era inserito in un ambito di sacralità e sentito come un bene prezioso.



1 - 2019 123Εíρήnη, Eiréne

L’hostis, lo straniero non era, dunque, un nemico ma un forestiero a 
cui si riconoscevano diritti uguali a quelli dei cittadini romani, a differenza 
del peregrinus  che indicava invece colui che abitava al di fuori del territorio e 
che accoglieva con sé l’aspetto del viandante, portatore del nuovo, dell’inusitato 
e del meraviglioso; fino a giungere ai nostri giorni in cui l’hostis è diventato 
ostile mentre il pellegrino è portatore di un’alienità che sembra impossibile da 
ricomporre, evocando immagini interne di scissione, dissociazione e dissoluzione.

Ecco che si palesa l’immagine dello “Straniero” di Camus, un uomo che si 
sente costantemente estraneo, solo, invisibile, ma non si pone domande di nessun 
genere. Nel romanzo ci vengono raccontati dei fatti ma non c’è accesso all’essere 
umano Meursault (il protagonista), non c’è rabbia, paura, sconforto o dolore. 
Egli è straniero a se stesso, non riesce a prendere contatto con la propria anima 
e non si cura di lenire in nessun modo i suoi vuoti interiori; è un uomo che 
disconosce l’Altro che gli appare solo come un Ombra minacciosa abbagliata dal 
sole. Meursault è metafora del nostro vivere odierno in cui, parafrasando Byung-
Chul Han, la singolarità dell’Altro viene rimossa per far proliferare l’Uguale.

“Il tempo dell’Altro è passato” – egli dice – “L’Altro come mistero, come 
seduzione, l’Altro come eros, come desiderio, l’Altro come inferno, come dolore 
scompare. La negatività dell’Altro cede il posto alla positività dell’Uguale. E 
la proliferazione dell’Uguale dà luogo a quei mutamenti psicopatologici che 
infestano la società [...] che anche quando parla di differenze, diversità, autenticità, 
riconosce soltanto l’uguale”...

La riflessione di Han ci conduce nel campo della psicologia che vede la 
pressione distruttiva proveniente non solo dall’esterno, ma dall’interno fino 
a palesarsi in una terribile “violenza dell’identico”, figlia di un Io ipertrofico 
ed onnipotente sempre narcisisticamente adeguato e pronto eroicamente a 
raggiungere ogni obiettivo. In questi luoghi psichici, l’Altro da sé si presenta 
come ciò che per definizione ci sfugge, ci sfida, ci trascende rappresentando 
una dimensione inconscia, un’area appunto estranea ed aliena, che abita in noi. 
Noi junghiani parliamo dell’incontro con quell’Ombra che fu fatale per la vita 
di Meursault, ma che, se riconosciuta ed accettata, può divenire una risorsa per 
l’esistenza individuale e collettiva, germe creativo e trasformativo.

L’Ombra quale contenitore di parti scisse, rimosse e rifiutate che ci 
appartengono, incarnando tutto l’insieme degli atteggiamenti dell’individuo 
non sviluppati fino a rappresentare archetipicamente l’essenza stessa del male. 
È il luogo in cui si gioca il confronto con l’oscurità minacciosa degli abissi della 
nostra psiche, con l’emergere dei lati oscuri e distruttivi che rompono gli schemi 
ipertrofici della coscienza, con l’apparire delle inquietanti visioni radicate nella 
tradizione gotica, nell’espressione del demoniaco e del mostruoso dietro cui si 
agitano le oscure pulsioni inconsce.

Stranieri a noi stessi: Ombra dello straniero o estraneità dell’ombra?



 1 - 2019124 Εíρήnη, Eiréne

Appare chiaro come lo straniero incarnando l’alterità per eccellenza, si presti 
perfettamente a catalizzare le nostre proiezioni di qualità inferiori e pulsioni 
inaccettabili che si declinano, infine, in quella dimensione di vuoto sociale 
sopraesposta, abitata dalla mancanza di eros e fino all’impossibilità di empatizzare, 
provare compassione e tenerezza verso un essere vivente estraneo.

Accettare l’Altro significa, allora, porsi di fronte alla propria personalità 
con atteggiamento critico, ritirando le nostre proiezioni dall’esterno (stranieri 
compresi), riconoscendo e riappropriandosi di ciò che ci appare inaccettabile ed 
immorale dentro di noi. In tal senso il processo di apertura all’Altro in sè può essere 
precursore di mutamento, svelando aree non sviluppate ma anche sconosciute, 
possibilità di espansione del proprio orizzonte, scoperta dei propri limiti ed 
esplorazione di nuove potenzialità. Questa integrazione ci conduce, dunque, a 
mettere in crisi la nostra identità e questo movimento viene sperimentato dall’Io 
come l’apparire di un altro che entra in scena con la forza di un’entità psichica 
estranea. In ogni caso, “le modalità attraverso cui l’esperienza individuativa può 
portare ad una maggiore integrazione cosciente vanno ricercate nella dinamica 
relazionale entro la quale l’altro-dentro-di me possa riflettersi nell’altro-fuori-
da-me e viceversa” e in cui la dimensione migratoria possa palesarsi come quel 
processo di continua rappresentazione della realtà, di se stessi e degli altri che 
coinvolge e muta continuamente le rappresentazioni del mondo e di Sé nel mondo.

In questa dialettica, ci avviciniamo a Jung che ha adottato un modello basato 
sull’affetto, la tolleranza, lo scambio e in genere una modalità umana carica di 
emotività che privilegia l’accezione etimologica di individuo come colui che non 
si può dividere se non perdendo la sua specifica personalità.

Ed ecco emergere un altro aspetto della questione che vede nello straniero 
l’atopos, senza luogo e fuori luogo, estraneo sia al suo paese d’origine sia a quello 
d’adozione, non appartenendo più a nessun luogo e vivendo condannato ad una 
sorta di scissione psichica tra due mondi percepiti entrambi ugualmente ostili. 
Così l’esperienza del passaggio si traduce nella minaccia di perdere i confini, il 
rapporto soggetto-corpo-valori collettivi. Anch’egli è straniero a se stesso!

La riflessione di oggi ci porta, verso la possibilità di superare tale dimensione 
multidimensionale di estraneità per recuperare la lezione di Derrida che usava 
per il migrante la metafora della chiave, elemento di raccordo capace di mettere 
in comunicazione due spazi altrimenti chiusi e non comunicanti. Era il 1997 e, a 
fronte di quell’accoglienza che la Francia non sembrava più in grado di garantire, 
egli rifletteva su un assunto imprescindibile: l’emigrato-immigrato-chiave era 
giunto alla soglia della porta e doveva essere accolto, riportandoci ad una teoria 
delle relazioni basata sulla coesistenza ed umanizzazione in cui poter essere con 
l’altro e per l’altro. 

Livia Di Stefano



1 - 2019 125Εíρήnη, Eiréne

Allora, prendendo a prestito la teoria che Binswanger utilizza per la psicoterapia 
mi piace immaginare l’incontro con quest’Altro come quella sfera ontologica 
nella quale due persone stanno l’una di fronte all’altra: l’una dialetticamente 
legata all’altra. L’incontro si realizzerebbe solo nel contesto di una relazione 
interpersonale indirizzata agli aspetti di reciprocità, in modo da costituirsi come 
una forma di comunicazione interindividuale, in linea con l’origine latina di 
hospes. Secondo tale concezione, l’incontro è efficace solo nella misura in cui 
si stabilisca una “comunicazione esistenziale fondata sulla fiducia che è legata 
all’area del silenzio e della meraviglia e in cui ineliminabile è la dimensione della 
speranza”. Ciò richiede la nascita di un modo radicale di vivere-con, di essere-
insieme fra uomini, entrambi stranieri, nel senso di un con-essere (mitsein), al di 
fuori di ogni reificazione dell’altro da noi e rischiando sulla linea dell’equivalenza 
fra le parti straniere di entrambi.

La partecipazione profonda alla situazione dell’altro è un momento decisivo 
ed abbraccia la complessità della persona con cui ci relazioniamo, sempre diversa 
e multiforme: ciò comporta l’inutilità di riferirsi a “categorie diagnostiche” pre-
esistenti all’incontro (siano esse psichiatriche, economiche o socio-antropologiche) 
mentre proprio l’esperienza dell’incontro diventa fonte principale della 
conoscenza di quella noità quale perequisito di ogni trasformazione possibile.

Ritornando e ritrovando l’antico significato di hostes e peregrinus mi piace, 
allora, ripensare alla pace come alla possibilità di recuperare tale dimensione 
divenuta straniera in noi stessi. La figura del migrante evoca un mondo differente 
da quello della coscienza abituale, il mondo inconscio, ed è in grado di innescare 
in noi un movimento che può portare al di là di aree conosciute e rassicuranti, 
verso aspetti di sé nuovi o non conosciuti.

In tal senso una possibilità pacifica di vivere passa dalla necessità di riconoscere 
innanzitutto l’Altro dentro ognuno di noi senza rifiutarlo, ma attraverso quella 
simpatia che nel soffrire insieme ci riporta alla possibilità di vivere il tema del 
limite, ritrovandosi nel confronto e nel mistero ed accogliendo aree ombrose 
individuali e collettive.

Fare spazio a questa estraneità, significa aprirsi alla consapevolezza della 
diversità a vari livelli: di noi dagli altri, degli altri da noi, di noi dai nostri aspetti 
interiori, perché è “la coscienza della propria diversità, della propria alterità 
irriducibile, il motore di ogni movimento psicologico”.

Bibliografia
Borgna E., La psicoterapia della psicosi e le sue premesse filosofiche in Atque n.6, Novembre 1992, Moretti e 
Vitali, Bergamo.
Camus A., La peste, Bompiani, Torino, 2017.
Camus A., Lo straniero, Bonpiani, Torino, 2015.
Derrida J., L’ospitalità. Le riflessioni di uno dei massimi filosofi contemporanei sulle società multietniche, 
Baldini&Castoldi, Milano, 2000.
Garneri M., Lo straniero, in Rivista L’Ombra, Identità e Alterità, n. 2, Moretti e Vitali, Bergamo, 2013.

Stranieri a noi stessi: Ombra dello straniero o estraneità dell’ombra?



 1 - 2019126 Εíρήnη, Eiréne

Han B. C., L’espulsione dell’altro. Ed. Nottetempo.
Heidegger M., Seminari di Zollikon, Guida, Napoli, 1992.
Jung C. G., Lotta con l’Ombra (1946) in Opere X Tomo II, Bollati Boringhieri, Torino, 1986.
Jung C. G., L’Io e l’inconscio, Boringhieri, Torino, 1967.
Jung C. G., Psicologia dell’inconscio, Boringhieri, Torin, 1968.
Jung C. G., Aion: ricerche sul simbolismo del Sé (1951) in Opere IX Tomo II, Bollati Boringhieri, Torino,1982.
Kristeva J., Stranieri a noi stessi, Donzelli editore, Roma, 2014.
Risè C., Essere uomini, Red, Como, 2003.
Sayad A., La doppia assenza, Cortina, Milano, 2002.

* * *

Rosa Rita Ingrassia
Pace non trovo e non ho da far guerra

Vorrei invertire il comune senso delle cose e guardare direttamente al “cosa 
si può fare” attivamente per scardinare un collettivo che ha fatto della guerra 
il presupposto alla pace; per riflettere sul “ruolo attivo dell’individuo” affinché 
l’umano possa continuare a dialogare con il disumano, istanze archetipiche am-
bivalenti, testimoni silenti di un travaglio esistenziale che non trova mai fine . Il 
conflitto è consustanziale all’esistenza. Nell’intimo delle nostre menti arrovellate, 
negli ingorghi delle nostre viscere borbottanti, nel mondo dentro di noi così con 
il mondo fuori di noi, il conflitto ci pervade ed invade nei suoi aspetti di luce 
ed ombra, nelle contraddizioni mai risolte tra le ragioni del cuore e quelle della 
mente, tra la Persona e l’individuo, tra l’essere e il collettivo, tra ciò che vogliamo 
e ciò che possiamo. Un intreccio, se non spesso un groviglio, mai dipanabile e 
che come tale, trova nella ponderazione della scelta la possibile via non certo 
della risoluzione, ma dell’assunzione di responsabilità verso noi stessi e verso gli 
altri, in cui solo il valore profondo dell’azione intrapresa può orientare la via da 
percorrere. Facciamo riferimento al senso etico della scelta, al rapporto che ogni 
essere umano intrattiene con la propria sacralità e con il riconoscimento della 
sacralità nell’altro. Ma oggi, il rapporto con il sacro è cambiato? E se lo è, verso 
quale direzione? Consapevoli che ogni riferimento al sacro pretende il contraltare 
del profano, ci sembra che l’orientamento collettivo sia sempre più spostato verso 
quest’ultimo fronte. Se vogliamo dirlo parafrasando le parole di Maria Zambra-
no, possiamo allora rintracciare nel declino del rapporto tra l’individuo e il divi-
no, lo spegnimento di una ricerca introspettiva, e come tale di senso, che ha virato 
sempre più l’essere umano verso un pensiero legato all’ Io ipertrofico e ubriaco di 
sé. [ Zambrano M., 2008, p. 102]

[…] si tratta […] di rivelare la vita rivelando allo stesso tempo la ragione: di 
scoprire l’integrità umana senza disconoscere nessuno degli aspetti che la inte-

Rosa Rita Ingrassia



1 - 2019 127Εíρήnη, Eiréne

grano. Senza pretesa di giungere ad un sapere assoluto, si tratta di riconoscere 
l’assoluto al di sotto del quale la relatività della ragione umana deve mantenersi. 
[Ibidem, p. 104]

Il “sapere assoluto” a cui fa riferimento Maria Zambrano, mal si concilia con 
la gestione del conflitto poiché in esso è insita una crisi, una rottura dello status 
quo che apre, gioco forza, ad una rivisitazione della meta raggiunta o del già co-
nosciuto. L’assolutezza, la centratura, disconosce il complesso mondo dell’animo 
umano e al contempo getta l’atro oltre i confini del riconoscimento. Ogni sguardo 
è azzerato. 

Occorre attraversare il conflitto, gestirlo senza per questo generare necessaria-
mente genocidi, morti, distruzioni – siano essi reali o metaforici. Franco Vaccari, 
psicologo, filantropo e fondatore della World House a Rondine – Cittadella della 
Pace, parla di pace dentro i conflitti”; quasi una contraddizione nei termini, un 
invito a transitare nel Kaos della diversità – un attraversamento del molteplice. Su 
questo rovesciamento – e riprendiamo la domanda implicita su cosa si può fare – 
da venti anni la potenza trasformativa del puer si incarna nel lavoro prodigioso 
di giovani studenti e studentesse provenienti da paesi in guerra tra loro. La loro 
missione è divenire portatori di pace nei luoghi di origine, e non solo. Nell’ antico 
borgo aretino di Rondine, risalente all’anno 1000, si vive l’esperienza della World 
House; circa venti giovani, ‘Le rondinelle’, spartiscono il quotidiano scopren-
do, passo passo, l’umanità che si cela dentro il proprio nemico. Da quattro anni 
quest’esperienza è affiancata dal 4° anno degli studenti dei licei provenienti da 
tutta Italia. Così, palestinesi e israeliani, ceceni russi e osseti, turchi e curdi della 
World House e studenti delle varie regioni del nostro paese raccontano storie 
ed ascoltano quelle degli altri, tessendo rinnovate concezioni, tracciando nuovi 
confini dentro e fuori di loro. Nella trama sapientemente tessuta della scoperta 
e della conoscenza di sé e dell’altro – non priva di nodi relazionali – si gettano le 
fondamenta di relazioni di fiducia, sentimento di fiducia interconnesso alla capa-
cità di affidarsi, di donarsi: mi fido di te implica “mi affido a te”, confido in te… 

Quanto è complesso fidarsi e affidarsi anche in presenza di relazioni d’amore! 
Se l’altro di fronte a me è il nemico che la storia, in termini culturali, sociali e di 
esperienza mi ha consegnato, cosa posso aspettarmi da chi mi è contro? Come si 
può guardare all’umanità di chi vediamo carnefice? Come possiamo – per dirlo 
con alcuni versi di Alda Merini – Volare in alto, più in alto dell’invidia, più del 
dolore, più della cattiveria… Mi avvalgo dello sguardo del femminile per osservare 
l’antinomia pace-guerra, per provare a scardinare un pensiero prevalentemen-
te fondato sulla ratio e tessere, invece, una trama che procede per scorrimento, 
come la meccanica di un telaio vuole quando è interessata all’ordito e alla tessitu-
ra. Un procedere per i diversi orientamenti, i quattro punti cardinali, in funzione 
del disegno-progetto al quale si vuole dare respiro. 

Pace non trovo e non ho da far guerra



 1 - 2019128 Εíρήnη, Eiréne

Etty Hillesum, giovane ebrea deportata nel campo di concentramento di Au-
schwitz annoterà i suoi pensieri in un diario; si definirà “Il cuore pensante della 
baracca”; all’odio rispondeva con l’amore perché un mondo di odio, come lei stes-
sa scrive, sarebbe stato più inospitale; rispondeva all’umiliazione con la tempra, 
diversa dalla durezza poiché, se quest’ultima si oppone ad ogni forma di flessi-
bilità e di contagio, la prima rimanda alla solidità e al vigore psichico e spirituale 
attinta dall’esperienza della vita. Si legge in Diari: “Se non c’è un umiliato non 
c’è un umiliante” e ancora, rivolta al suo aguzzino “ puoi togliermi la libertà ed il 
pane, il giaciglio e gli abiti, ma mai potrai privarmi del cielo e delle nuvole sopra di 
me” [Hillesum E., 1996] 

Liliana Segre, oggi senatrice a vita, aveva 13 anni quando si trovò davanti il suo 
carceriere nazista che goffamente si toglie la divisa per salvare la pelle, lasciandole 
la pistola ai piedi. La bambina la guarda, ma non la prende. In un dialogo interno 
con chi l’aveva per anni calpestata dice: “Ti lascio andare, ti lascio tornare alla 
tua casa, ai tuoi figli”. Liliana commenta questa sua testimonianza nel seguente 
modo: “Scelsi la vita e da quel momento sono diventata libera”. [Vaccari F. 2018, 
p. 31]

La libertà evocata da Etty e da Liliana, affonda le radici “nella possibilità di im-
maginare le cose in altro modo. È Hillmann che parla e continua: “ La libertà senza 
un agente immaginativo ricettivo, si scatena e si perverte in confusione e licenza”…  
[ Hillmann J., 2015 p.147] quella stessa confusione e licenza che infiamma l’orda 
barbarica delle guerre, che alza i muri, che chiude i porti, che urla alla difesa dei 
propri territori, che scompagina Riace. Le stesse ragioni per le quali le donne 
sono uccise da chi dice di amarle, i bambini vengono affogati negli smartphone, 
gli adolescenti venduti ai sogni illusori e distruttivi delle sostanze. In una lettera 
indirizzata alla città di Milano in occasione della festa di S. Ambrogio il cardinale 
Martini scrive: “Se ciascun popolo guarderà solo al proprio dolore, allora prevar-
rà sempre la ragione del risentimento, della rappresaglia, della vendetta. Ma se la 
memoria del dolore sarà anche memoria della sofferenza dell’altro, dell’estraneo e 
persino del nemico, allora essa può rappresentare l’inizio di un processo di com-
prensione. Dare voce al dolore altrui è premessa di ogni futura politica di pace”. 
Jung, in Individuazione e collettività sostiene che individuarsi è una scelta etica 
poiché comporta la responsabilità della trasformazione del collettivo apportando 
nuovi valori; il chi te lo fa fare, detto popolare che ben riflette la nostra cultura 
mediterranea troppo spesso inerte e sorniona, lascia tutti nella vertigine dello 
spirito del tempo; “ … se la libido va all’uomo – scrive Jung in Individuazione e 
collettività – e si tratta di vero amore, allora è lo stesso come se andasse all’incon-
scio, a tal punto l’altro uomo è anche un rappresentante dell’inconscio, ma solo se è 
veramente amato”. 

Rosa Rita Ingrassia



1 - 2019 129Εíρήnη, Eiréne

Alle parole poetiche di Francesco Petrarca la speranza di una Pace che possa 
infondere l’animo degli uomini e toccare l’Umanità.

Pace non trovo, et non ò da far guerra;
e temo, et spero; et ardo, et son un ghiaccio;
et volo sopra ’l cielo, et giaccio in terra;
et nulla stringo, et tutto ’l mondo abbraccio.

Tal m’à in pregion, che non m’apre né serra,
né per suo mi riten né scioglie il laccio;
et non m’ancide Amore, et non mi sferra,
né mi vuol vivo, né mi trae d’impaccio.

Veggio senza occhi, et non ò lingua et grido;
et bramo di perir, et cheggio aita;
et ò in odio me stesso, et amo altrui.

Pascomi di dolor, piangendo rido;
egualmente mi spiace morte et vita:
in questo stato son, donna, per voi.

Bibliografia 
Buttarelli A.(a cura di) Per amore e per la libertà. Scritti sulla filosofia e sull’educazione. Marietti, 2008
Hillesum E. Diario 1941-1943. Adelphi, 1996 
Hillamann J. Del diritto a non Parlare in Sul mio scrivere. Ma.Gi., 2015
Jung C.G. Individuazione e Collettività in Opere vol. VII Bollati Boringhieri. 1983
Petrarca F. Pace non trovo e non ho da far guerre. Canzoniere
Vaccari F. Storycycle Pazzini Editore, 2018

* * *

Pace non trovo e non ho da far guerra



 1 - 2019130 Εíρήnη, Eiréne

Carlo Melodia
L’eterna precarietà di Irene
Dimensione archetipica individuale e collettiva della pace

La pace è un augurio che gli uomini si scambiano fin dai primordi della civiltà 
e della spiritualità: shalom – םוֹלָׁש – in Ebraico, salām – مالس – in Arabo, pax 

vobiscum che sostituì il saluto ebraico tra i primi Cristiani di Roma, dopo il cor-
rispondente greco Irene – Eἰρήνη –, ed è poi rimasto nelle popolazioni europee 
di lingua romanza e non solo. Il significato è molteplice ed ha principalmente 
un valore temporaneo, di tregua, come evidentemente si addice ai fatti umani. 
Il senso si connette con la tranquillità e il riposo, quindi una tregua individuale 
dagli umani affanni, ma ha anche un valore relazionale, nel senso interpersonale, 
sociale, politico ed economico. Quest’ultimo sia in Ebraico, dove la voce verbale 
shulam significa pagato, ma anche in Latino dove da pax-pacis deriva il verbo 
pacare (quietare) da cui l’Italiano pagare. Possiamo aggiungere per finire il signifi-
cato di intero-completo, presente già dall’originario ebraico e dai suoi precedenti 
mesopotamici.

Irene, parte della triade delle Ore, figlia di Zeus e Themis insieme a Eunòmia 
(la buona condotta) e Dike (la giustizia) era così lontana dall’esperienza umana da 
indurre Omero1 a descriverle come semplici guardiane degli accessi all’Olimpo 
e da risultare assente dai racconti mitologici più importanti e da risultare quindi 
totalmente ignorata da Graves2 e Kerenyi3. Aristofane le dedica una commedia, 
Eirene, dove la descrive imprigionata nelle tenebre di una grotta dove l’hanno 
rinchiusa coloro che rimestano nelle rivendicazioni degli uomini e dei popoli per 
trarre profitto o potere dai conflitti che, in sua assenza, sono inevitabili.

L’inter-connessione semantica di questi significati non mi sembra che richieda 
ulteriori chiarimenti, sia che ci riferiamo alla pace interiore di un individuo, con 
le corrispondenti valenze simboliche di essi, sia a quella collettiva e interpersonale 
tra gruppi umani, dalle tribù alle nazioni o federazioni di Stati, con le loro impli-
cazioni materiali e/o ideali.

A proposito di quest’ultima dimensione sovrapersonale, Kant nel 1795 scri-
veva sulla aleatorietà della pace tra gli stati: “Se c’è un dovere, e se insieme a esso 
esiste una fondata speranza di rendere reale lo stato del diritto pubblico, pur solo 
in una progressiva approssimazione all’infinito, allora la pace perpetua, che segue 
quelli che finora falsamente sono stati chiamati trattati di pace (in realtà solo degli 
armistizi) non è un’idea vuota ma un compito che, risolto poco a poco, si fa sempre 
più vicino alla sua meta poiché i tempi in cui succedono progressi uguali diventano 
sperabilmente sempre più brevi)”4. Sottolineando così la differenza tra un alto sco-
po umanistico, legato all’idea di una pacificazione perenne, e la precaria quiete di 
un breve armistizio.

Carlo Melodia



1 - 2019 131Εíρήnη, Eiréne

Nella dimensione psicologica individuale, e sempre con un occhio alla pos-
sibile evoluzione dell’uomo, Jung ha proposto: “Come l’uomo primitivo riuscì a 
strapparsi allo stadio primordiale con l’aiuto dei simboli religiosi e filosofici, così 
anche il nevrotico può strapparsi, per questa via, alla sua malattia… L’atteggiamen-
to religioso-filosofico… è una conquista culturale e una funzione biologicamente 
validissima, che produce le motivazioni che portano l’uomo a creare qualcosa al di 
là della vita stessa e, se necessario, a sacrificarsi ai fini della specie… le sofferenze al 
servizio di un lavoro utile e per il superamento di difficoltà reali arrecano quei mo-
menti di pace e appagamento che danno all’uomo l’inestimabile sensazione di aver 
veramente vissuto la sua vita”5. In questo modo egli preconizza quanto poi sarà 
arricchito, esteso ed approfondito nel suo modello di cura e di sviluppo psicolo-
gico personale che definirà individuazione.

Ritornando al tema collettivo, l’argomento della pace in senso sovranazionale 
è da anni l’oggetto di studio del Institute for Economic and Peace che realizza ogni 
anno un’impegnativa ricerca che studia diverse variabili per ogni stato ottenendo 
un parametro, il GPI (Global Peace Index)6 che viene quindi pubblicato annual-
mente con i dati aggiornati e con le relative classifiche in cui vengono ordinati i 
diversi paesi. Riporto qui la tabella con i dati relativi al 2018, dove l’Italia risulta 
al trentottesimo posto.

L’Italia è quindi assente dalla lista dei primi venti, tra cui invece si trovano la 
maggior parte dei partner della UE. Questo avviene, come sappiamo, in assen-
za di conflitti bellici o di una evidente conflittualità sociale. Infatti, nonostante 
esistano nel nostro paese gruppi che utilizzano tattiche di protesta e ribellione 
che possono preoccupare alcune fasce della popolazione (come i disobbedienti, 
i no-tav, o alcuni gruppi xenofobi o separatisti), negli ultimi anni né hanno di 
fatto rappresentato una strategia così violenta e anti-governativa tale da poterli 
fare identificare come terroristi, né hanno raggiunto una tale numerosità da in-

L’eterna precarietà di Irene



 1 - 2019132 Εíρήnη, Eiréne

durre timori di vere e proprie insurrezioni. Il GPI del nostro paese è stato inve-
ce ampiamente influenzato dalla ingente attività delle organizzazioni mafiose di 
cui mostriamo nella successiva tabella la classifica, riportata nello stesso sito, per 
quantità di denaro riciclato.

Alcune considerazioni riportate sopra circa la pacificazione tra gli stati, o all’in-
terno di essi, possono essere trasposte nella psicologia individuale, attraverso la 
clinica. Anche qui la pace perpetua non sembra solo illusoria, ma rappresenta 
per Jung, in moltissimi suoi scritti, perfino un ideale incompatibile con un’attività 
psichica creativa e vitale. Però è evidente che, se la pax armata indotta dall’unila-
teralità egoica nella nevrosi lascia varchi perché il complesso ombra si manifesti 
con sogni angoscianti, idee pervasive e altri segni o sintomi psichici, ben peggiore 
è la guerra civile che si manifesta nelle personalità in cui uno o più complessi sono 
dissociati. 

Voglio qui riportare il sogno di uno psicologo con un atteggiamento unilatera-
le della coscienza fondato sull’efficienza sia professionale che personale e perfino 
in ambito relazionale: sposato con una coetanea da cui ha avuto una figlia di circa 
dieci anni, nonostante nelle prime sedute sia andato chiarendosi che la donna 
da cui sta separandosi abbia una serie di disturbi emotivi e relazionali seri, an-
noverabili ad una sindrome border line, e che per questa ragione ha rinunciato 
alla prevalenza dell’affido della figlia, attualmente fa di tutto per permettere alla 
figlia di vedere con regolarità la madre che tende invece a sottrarsi agli impegni. 
Durante la settimana precedente il convegno fa questo sogno:

Percorre con la figlia un argine fangoso che separa due fiumi per cercare di rag-
giungere la loro meta, insieme a degli amici che non riconosce. Davanti a loro scorge 

Carlo Melodia



1 - 2019 133Εíρήnη, Eiréne

un gruppo di negri (il paziente è leghista e xenofobo) che portano un grande palo 
con cui lui capisce che più avanti bloccheranno la strada per rapinarli. Ha paura di 
non sapersi difendere, ma ritrova nel fango un coltello a doppio taglio indonesiano. 
Questo gli da coraggio e si scopre a progettare una mossa furba: cercherà di precedere 
i potenziali rapinatori scendendo a nascondersi nella vegetazione sulla riva.

L’atteggiamento che l’Io ha adottato nell’ultimo periodo, proprio per distin-
guersi dagli immigrati che rappresentano per lui un’ombra personale, legata alla 
capacità di arrangiarsi per sopravvivere, è stato così rigido che la moglie ne ha 
approfittato. Il suo percorso con la figlia rischia di essere bloccato da figure che 
gli rubano energia emotiva e mentale, ma scopre e accetta di prendere un’arma 
di origine extra-comunitaria, con una doppia lama, che probabilmente gli offre la 
possibilità di discriminare e compiere scelte non più su un solo lato. Il percorso 
che sceglie precede i suoi avversari inconsci, adottandone le tattiche di dissimula-
zione che tanto la coscienza fastidiosamente attribuisce agli immigrati. In questo 
caso il sogno offre al paziente di imparare da tipiche figure d’ombra, come distri-
carsi in situazioni che lui ha sempre affrontato con unilaterale correttezza e civil-
tà, rischiando di rimanere bloccato nel suo percorso individuativo, come uomo 
e padre, se non dovesse riuscire ad integrare qualche aspetto psichico dell’uomo 
selvaggio il cui complesso proietta sugli Africani.

Dissociazione psichica e pace interna
Ho usato metafore belliche in questa difficile area della psicopatologia di 

ascendenza junghiana per almeno tre ragioni: la prima ispirata dal tema del Con-
vegno di Palermo, la seconda dal glossario della tradizione psicoanalitica origina-
ria (conflitto, resistenze, attacchi etc.) e l’ultima, e per me più importante, perché 
è tuttora una metafora valida in quanto permette una comparazione implicita tra 
i livelli collettivi e quelli individuali di relazione dialettica tra le diverse rappre-
sentanze complessuali.

La dissociazione di un complesso, che spesso si manifesta attraverso crisi com-
pulsive di ogni tipo (da quelle auto-lesionistiche, alle bulimiche, alle porno-eroti-
che) può essere vista come un metaforico colpo di stato, o attacco terroristico. Di 
fatto si tratta di manifestazioni di complessi usualmente reclusi nelle fortezze per 
prigionieri politici di regimi dittatoriali egoici, come sappiamo spesso instaurati in 
reazione a traumi devastanti, potenti come eventi catastrofici, e che per ragioni 
ambientali e relazionali acquisiscono, almeno momentaneamente, dei quanti di 
energia psichica (emotiva) tali da sovvertire il governo interno e, temporanea-
mente, assumere il comando delle operazioni, cioè l’indirizzo della personalità to-
tale, al posto dell’Io.

Potremmo infine chiederci, come si manifesta la pace intrapsichica nel corso 
del lavoro analitico? Provo a parlarne portando la recentissima esperienza con 

L’eterna precarietà di Irene



 1 - 2019134 Εíρήnη, Eiréne

una paziente che vedo da più di un anno, una donna sessantenne, con una vita da 
brillante disegnatrice di moda, oggi ammalata da oltre dieci anni di Parkinson e 
con marito e figli che faticano ad accettare il suo progressivo decadimento fisico 
e mentale di cui talvolta la accusano di non lottare abbastanza per contrastarne 
gli effetti. Dopo un recente incontro con tutti i familiari abbiamo concordato un 
progetto che le permetta, con il necessario aiuto di tutta la famiglia, di praticare 
due corsi di ballo dedicati a persone con deficit neurologici, cui poi ha parteci-
pato con entusiasmo e mostrando in seduta un umore davvero migliorato. Poi ha 
sognato:

Mi trovavo nella mia stanza, immersa nella penombra fissando il muro con un 
senso di attesa e speranza. La finestra alle mie spalle improvvisamente si apriva e 
una corrente d’aria rinnovava quella della stanza mentre una luce intensa e piacevo-
le la illuminava da fuori. Mi sembrava di stare proprio bene.

L’atmosfera del suo mondo sembra senza luce e lei è immersa nella solitudine 
della propria esperienza umana dolorosa: la stanza è il luogo in cui più volte si 
rifugia a riposarsi quando la malattia le rende molto penosa ogni azione. La spe-
ranza con cui lei affronta una situazione senza apparenti vie verso la vita reale (nel 
sogno non sta guardando verso la finestra), raccolta più a fare tesoro della propria 
esperienza interna, degli spazi che le risorse interiori le permettono di godere, at-
tiva qualcosa che parla il linguaggio immaginale dello spirito: aria in movimento e 
luce che migliora la percezione della realtà che la circonda. Una pace totale è per 
lei inimmaginabile, nei movimenti incontrollabili delle discinesie e dei tremori 
parkinsoniani e nei blocchi psicomotori imprevedibili. C’è stato però nel ballo 
il senso di un’armonia psicomotoria ritrovata (almeno momentaneamente) e nel 
progetto riabilitativo condiviso con marito e figli il superamento della loro rabbia 
per l’illusione, e conseguente delusione, che lei potesse essere la moglie e madre 
invulnerabile e immortale.

Conclusioni
La pace ha esercitato da sempre un opportuno potere fascinatorio sulla co-

scienza individuale e collettiva degli uomini, ma come ogni immagine archetipica, 
si accompagna inevitabilmente al suo opposto in un equilibrio così complesso 
che i portatori di pace hanno implicitamente, o esplicitamente come Gesù, evo-
cato una guerra almeno intrapsichica: “Non pensate ch’io sia venuto a metter pace 
sulla terra; non sono venuto a metter pace, ma spada. Perché son venuto a dividere 
il figlio da suo padre, e la figlia da sua madre, e la nuora dalla suocera; e i nemici 
dell’uomo saranno quelli stessi di casa sua. Chi ama padre о madre più di me, non 
è degno di me”7.

L’archetipo non scisso riguarda perciò la vitalità dei rapporti di ogni uomo, 
e delle sue diverse parti psichiche e fisiche, con ciò che contiene e con ciò che 

Carlo Melodia



1 - 2019 135Εíρήnη, Eiréne

circonda. La pace perpetua, spesso presa a pretesto dai più sanguinari campioni 
della specie umana, ne è uno degli estremi scissi, così come il conflitto perenne, 
fino all’annientamento totale e ad una pace senza più fine.

Bibliografia
1.	 Omero “Iliade” trad. Calzecchi Onesti libro V, vv. 1000-1005; libro VIII, vv. 544-549, Einaudi, 1977.
2.	 Graves R. “I miti greci” Longanesi, 1963.
3.	 Kerenyi K. “Gli dei e gli eroi della Grecia” Il saggiatore, 2002.
4.	 Kant I “Per la pace perpetua” Feltrinelli, Milano, 2013, p. 103.
5.	 Jung C.G. “Aspetti generali della psicoanalisi” Opere vol. IV, 1913, Bollati Boringhieri, p. 
6.	 Institute for Economics and Peace “Global Peace Index”, http://visionofhumanity.org/app/up-

loads/2018/06/Global-Peace-Index-2018-2.pdf
7.	 Vangelo di Matteo 10.34 sgg.

* * *

Riccardo Mondo
I cercatori di Pace
La convivenza delle alterità nella psicoterapia di gruppo

Nomadi che cercano
Gli angoli della tranquillità
Nelle nebbie del nord
E nei tumulti delle civiltà
Tra i chiari scuri e la monotonia
Dei giorni che passano
Camminatore che vai
Cercando la pace al crepuscolo
La troverai
Alla fine della strada

Lungo il transito dell’apparente dualità
La pioggia di settembre
Risveglia i vuoti della mia stanza
Ed i lamenti della solitudine
Si prolungano
Come uno straniero non sento
Legami di sentimento
E me ne andrò dalle città
Nell’attesa del risveglio

Franco Battiato

L’eterna precarietà di Irene



 1 - 2019136 Εíρήnη, Eiréne

La ricerca di pace è una condizione archetipica necessaria, una qualità 
costante del percorso individuativo. Siamo tutti nomadi che, come nella 

celebre canzone sopracitata, cerchiamo “angoli di tranquillità” lungo il percorso 
del vivere. Per questo la parola Pace contiene una potente fascinazione e ne 
contempliamo il suono sino a farne oggetto di meditazione. 

Possiamo ripeterla come se fosse un mantra; e con tale intenzione esprimiamo 
la volontà di orientare il nostro assetto mentale verso il ricongiungimento 
armonico al Tutto. Possiamo utilizzarla come un’evocazione rivolta ad una forza 
trascendente che benevola intervenga a sedare le violenze delle nostre vite. 
Meditare e pregare isolati nella tranquillità di un eremo, è arricchente ma può 
bastare? Forse come singoli individui, ma come terapeuti abbiamo necessità di 
portare tali pratiche nell’agone della Polis, nel cuore di ogni azione quotidiana. 
Forse per portare pace bisogna saper lottare. Certamente per la violenza che inquina 
le nostre città sarebbe necessario attuare nuovi rituali collettivi che contengano 
pratiche di pace, coinvolgendo gruppi di individui attivi e interagenti. Di questo 
vorrei brevemente parlare poiché da soli non siamo sufficienti, solo uniti come 
cercatori di pace possiamo fare pratiche attive di pacificazione. Allora cercare la 
pace diviene una significativa pratica di gruppo contenente doni per gli uomini 
di buona volontà; qui si possono ricercare armonia tra le parti, incontro fertile 
tra le diversità, ricomposizione dei conflitti, controllo delle nostre istintualità 
distruttive. 

La condizione di pace che si sperimenta in tale prassi è caratterizzata da 
un’arricchente sentimento di comunione che porta gioia, benessere, raramente 
estasi. La sua consapevole ricerca, interiore o relazionale che sia, è indice di 
superamento di una condizione aridamente egoica, quest’ultima è dettata dal 
tormento di un unico benessere: il proprio. La pace ci fa soffrire allorché ci assilla 
come desiderio tanto profondo quanto distante, e ricordarne l’essenza talora ci 
sconforta poiché viviamo più spesso nella sua assenza. I cercatori di pace devono 
accettare la discontinuità della sua presenza e accogliere la presenza di altre forze, 
che si contendono la nostra vita. I greci ricordavano che Polemos è il padre di 
tutti gli dei, esso rappresenta l’ineliminabile confliggere tra le diverse posizioni 
dell’umano che porta talora alla guerra, la polarità contrapposta alla pace. 

Quanto è necessaria la sofferenza del confliggere all’esperienza umana? Sarà 
vero che chi ama profondamente la pace si prepara alla guerra?

Perché malgrado la necessità archetipica della pace e del benessere che 
l’accompagna, noi siamo irrimediabilmente attratti dalla guerra.

James Hillman in Un terribile amore per la guerra ci ricorda che i nostri piedi 
poggiano su terre grondanti sangue di mille fratelli morti in infinite battaglie. 
Come può il soldato praticare il massacro dei suoi simili, uccidere, mutilare, 
persino godere del dolore altrui? Per far ciò è necessario che il nemico, contenga 

Riccardo Mondo



1 - 2019 137Εíρήnη, Eiréne

una diversità irrinunciabile, un’oggettiva alienità che cancelli ogni forma di 
pietà. Il nemico è totalmente altro da noi. Il generale Patton, nel film “Generale 
d’acciaio”, si aggira tra i morti di un campo di battaglia, e osservando un 
ufficiale morente esprime commosso: “Mio Dio come amo tutto questo!” Tutti 
siamo incredibilmente attratti da questo Male, lo ammiriamo e non riusciamo a 
liberarcene. Angeli e diavoli accompagnano da sempre la nostra vita.

Dagli albori della sua presenza nella terra, l’uomo è uno straordinario campione 
di spinte contrastanti,   poiché sa distruggere quanto creare; da una parte è un 
violento predatore teso a pratiche di annientamento, dall’altra è un portatore di 
pace, uno straordinario produttore di una socialità cooperativistica. Nel disagio 
psichico queste due forze contrastanti non sono bilanciate, l’individuo non ha 
pace, frammentato tra mille conflitti, né dentro di sé e neanche con gli altri. La 
sofferenza psicopatologica è certamente una mancata armonia tra le parti, una 
prevalenza delle pulsioni distruttive su quelle costruttive. La pace, diviene in 
questa visione   un nobile obbiettivo terapeutico,   ricerca di uno stato psichico 
che implichi armonia nella vita sociale, quanto nella vita interiore di ognuno, 
concordia nei rapporti interpersonali. Nei gruppi che praticano una consapevole 
ricerca di pace si realizza un generale stato d’animo di serenità,  che favorisce ogni 
singolare ricerca di senso. La pace produce cultura. 

Allo stesso tempo,  promuovere  pace è quell’azione sociale che ha l’obiettivo 
di sospendere azioni violente, tese ad annientare, distruggere, sottomettere, con 
atti ritenuti insanabili. Noi psicoterapeuti siamo responsabilizzati dal bisogno di 
pacificazione che portano i nostri pazienti. Questo può essere considerato un 
nobile obbiettivo terapeutico. Pieni di conflitti, rabbie, solitudini e lotte, dentro 
loro stessi e con gli altri, questi individui sofferenti che giungono alla nostra 
attenzione cercano “angoli di tranquillità”. E un buon terapeuta nell’aiutare gli 
altri, non dovrebbe dimenticare mai che il suo primo paziente è egli stesso. Noi 
tutti abbiamo bisogno di pacificazione, abbiamo bisogno che il setting terapeutico 
diventi un luogo di pace. Non è scontato che la pratica della psicoterapia porti 
alla pacificazione, spesso porta al violento dominio su parti sgradevoli di se stesso 
o alla manipolazione sociale. Talvolta rende gli individui più egocentrici; forse 
non si poteva fare di meglio? Spesso è immaginata come una pratica che rafforzi 
semplicemente l’Io del soggetto aiutandolo ad adattarsi meglio. Allora, con l’aiuto 
di un esperto, si possono apprendere strategie comunicative e relazionali che 
anziché tendere all’armonizzazione con l’Altro, tendono alla sua sopraffazione. 
Un uso ingenuo della psicoterapia potrebbe indurre a costruire essenzialmente 
una potente corazza che nasconde dall’altro anziché farlo realmente incontrare. 
Ma è possibile sempre “incontrare l’Altro”? Possiamo come terapeuti essere solo 
cercatori di pace? Qui il discorso si complica ulteriormente poiché l’esigenza 
di pace contiene un cono d’ombra che è necessario osservare; in quanto forza 

I cercatori di Pace



 1 - 2019138 Εíρήnη, Eiréne

archetipica essa può inflazionare il soggetto, deprimendo i suoi bisogni personali. 
L’ossessiva ricerca di pace può persino paralizzare la vita di un individuo poiché 
nasce da un profondo bisogno di ricongiungimento con la Madre dal quale tutti 
proveniamo, prima di ogni ferita, prima di ogni separazione. Questa bramosia 
di ricongiungimento può annullare ogni desiderio di vivere una vita individuale. 
Rende inabili a vivere i conflitti, diviene una rinuncia alla lotta, anche laddove 
sarebbe necessaria per affermare sia i bisogni personali che i più nobili ideali. 
In questo caso ogni separazione appare troppo dolorosa, ogni strappo, che 
disgiunga me dall’altro, è vissuto come un’insanabile lacerazione. Nel gruppo 
terapeutico tale atteggiamento appare evidente; l’individuo rinuncia facilmente 
a competere, ad affermare la propria parola, a lottare per una propria idea, 
cedendo inconsciamente il proprio spazio a favore dell’affermazione altrui. Egli si 
deresponsabilizza, e rinunciando a sé regredisce. Nella pratica clinica dei gruppi 
terapeutici, che comporta lo sviluppo di un io sociale più integrato,  è  necessario 
bilanciare costantemente i bisogni di affermazione di sé, con la necessità di 
cooperare,   riconoscere  e rispettare l’esistenza dei bisogni altrui. La terapia di 
gruppo educa alla convivenza delle pluralità: si realizza un cerchio, equidistante 
dal centro, che contiene le molteplici storie possibili, permette la libera espressione 
dei sentimenti e dei pensieri, neutralizzando gli eccessi distruttivi dei singoli. Le 
necessità egoiche di ogni partecipante sono naturalmente depotenziate, divengono 
parte di una pluralità di bisogni da riconoscere e condividere. In questo modo 
l’individuo si esercita costantemente alla gestione dei conflitti, alla modulazione 
della propria presenza in relazione alle altre presenze. Vi è una spinta costante 
nei soggetti, nell’ambizione di portare l’esistenza del gruppo terapeutico ad un 
livello di complessità sempre superiore, realizzando nuove forme di relazione 
compatibili all’espressione delle pluralità emergenti. Ecco qui che balugina la 
figura del cercatore di pace nello psicoterapeuta, stanco ma mai pago, piegato 
dalla momentanea sconfitta e pronto a rialzare il capo, grande lottatore per ideali 
mai completamente raggiungibili. Sempre a fianco di coloro, che ritengono con-
vivere l’esperienza centrale dell’esistere.

* * *

Riccardo Mondo



1 - 2019 139Εíρήnη, Eiréne

Francesca Picone
La sorellanza per un mondo di pace: aspetti clinici e collettivi

Mi ha colpito molto il lavoro dell’artista Daniela Papadia Il Filo dell’Alle-
anza, un progetto patrocinato dal Ministero degli Esteri che fa parte del 

programma “Italia, Culture, Mediterraneo”, presentato a Palazzo Riso a Palermo 
nell’ottobre dello scorso anno.

Si tratta di un’opera collettiva che coinvolge un gruppo di donne tra Israele 
e Palestina per un progetto che promuove integrazione e convivenza nel Medi-
terraneo e nel Medio Oriente attraverso l’arte del ricamo, intesa come strumento 
per rappresentare relazioni, contatti umani, scambi di vite, parole e culture che 
si intrecciano. Il termine “ricamo” viene dal greco raptein, che significa cucire, 
da cui proviene anche la parola rapsodi, che erano coloro che cucivano insieme i 
poemi derivanti dalla tradizione orale; simbolicamente l’arte del ricamo rimanda 
alla riparazione, e in quanto tale veicola un messaggio di pace, attraverso la trama 
e il tramandare; ne “Il Filo dell’Alleanza”, la trama delle relazioni interculturali 
viene rappresentata da sei arazzi di 1,23x2,60 m, assemblati con un filo d’oro che 
rappresenta il Mediterraneo. Ogni ricamatrice del movimento Women Wage Pe-
ace, appartenente a etnie e religioni diverse (palestinesi, israeliane, beduine e dru-
se) ha realizzato un arazzo tra Israele e la Palestina, luoghi ideali per ricucire gli 
strappi aperti dall’interruzione del dialogo e dai conflitti e allo scopo di riavviare 
un processo di alleanza e convivenza. Nelle opere realizzate, i fili d’oro ricuciono 
quindi, simbolicamente gli strappi e fanno incontrare donne provenienti dai due 
Paesi, che desiderano conoscersi e lavorare insieme, fino a giungere al momento 
finale d’incontro a Gerusalemme, dove i sei lavori, assemblati in un’unica opera 
collettiva raffigurante la mappa del Mediterraneo, hanno creato una sorta di ge-
noma umano, a voler integrare e definire l’unicità e la somiglianza di ogni indivi-
duo, nei 12 geni che garantiscono la funzione del sangue. 

Il racconto di questa particolare esperienza artistica mi permette in questa 
sede di riflettere su un “Esistere come donna”, e su una metafora di solidarietà e 
fratellanza tra i popoli del Mediterraneo, nonostante i conflitti bellici e politici in 
corso, mediata da donne, le cui caratteristiche psicologiche spesso si incarnano 
in quella particolare forma psichica che altrove abbiamo definito il silenzio del 
femminile mediterraneo (Picone F., Zaoner L., 2013). Nell’immaginario collettivo 
e nelle tradizioni popolari, il femminile mediterraneo, infatti, viene rappresentato 
come dotato di una forza particolare, di un’energia straordinaria, capace di eser-
citare un potere sul maschile, in una condizione che non esiteremmo a definire di 
matrice matriarcale, riconosciuta e valorizzata, peraltro dal maschile stesso.

Torna in mente la figura di Penelope, la bellissima Regina di Itaca, sposa dell’a-
stuto Ulisse, donna che Omero descrive capace di attendere il ritorno dalla guerra 



 1 - 2019140 Εíρήnη, Eiréne

del marito per venti lunghissimi anni, senza mai dubitare un istante del fatto che 
potesse essere vivo, né che fosse tornato da lei. Come è ben noto, Penelope, per 
sottrarsi ad un nuovo matrimonio che avrebbe messo un altro Re sul trono di 
Itaca, escogita un astuto stratagemma: promette di risposarsi dopo aver terminato 
di tessere una preziosa tela, il sudario per il suocero Laerte. E così di giorno tesse 
di fronte a tutti, di notte disfa il suo lavoro per ritardare le nozze, riuscendo così 
a rimanere fedele allo sposo fino al suo trionfale e straordinario ritorno. Penelo-
pe, bella, saggia, lavoratrice, è anche silenziosa, pudica, obbediente e rispettosa; 
a queste virtù tutte tipicamente femminili, aggiunge, come suo marito, la metis, 
diversa dal logos, l’intelligenza astuta, di chi sa usare trucchi e inganni, di chi 
sa agire per vie traverse, per raggiungere i suoi obiettivi per strade oblique; Pe-
nelope sembrerebbe incarnare, pertanto, un femminile dotato di un saper fare, 
frutto dell’esperienza e della riflessione, utilizzato per raggiungere mete spesso 
concrete, materiali, ma volte comunque a trasmettere un messaggio che preservi 
equilibri già costituiti, per sé stessa, per Telemaco e per il suo popolo, e quindi di 
armonia e di pace.

Sembrerebbe quello di Penelope un femminile solo del mito, di un’altra storia, 
e che oggi non esiste più, che ha tutto un suo particolare valore nel collocarsi tra 
dire e non dire, tra lasciare intendere e suggerire, tra agito e allusivo, tra parole e 
silenzio, ma che invece nella clinica è possibile percepire come sia stato trasmesso 
e tra-mandato, come in una sorta di rapsodia, tra cucire e ricamare, rappresen-
tando così le tra-me individuali e collettive di donne, e il nostro lavoro, la nostra 
esperienza clinica di analiste, lo raccontano con una vividezza sconvolgente quan-
do si entra nelle storie che narrano del femminile dei nostri tempi. Se il racconto, 
infatti, ci dice cosa avvenne, la trama invece ci offre il perché. E, come afferma 
Hillman, la costruzione di una trama implica l’esistenza di un operatore di storie, 
poiché la tessitura di una trama rimanda a qualcos’altro presente nella mente e 
nella cultura di chi racconta.

A noi analiste donne, allora, il gravoso ma estremamente affascinante compito 
di ricamare, in qualità di operatrici di storie, e di farci carico del sublime dell’a-
nima di un femminile, che soffre, quello delle nostre pazienti, così tanto spesso 
vittima di sopraffazioni e abusi, di tormenti e dolori, approdo di una tragicità che 
da un piano individuale affonda le sue radici su quello collettivo, straordinaria-
mente portatore di una particolarissima forma di solidarietà umana, come nell’e-
sperienza della Papadia, tutta al femminile, di una “sorellanza”, per così dire, 
che ricamando, costruisce una rete complessa di relazioni sociali e di parentele, 
messaggera e custode di pace.

Ecco qui allora, che quando le storie delle nostre pazienti giungono in terapia 
sembrano attivare, a causa della loro potenza carica di suggestioni, nell’analista, 
se donna, un lavoro di ricerca psicologica tutto da svelare e cogliere nelle sue mil-

Francesca Picone



1 - 2019 141Εíρήnη, Eiréne

le sfumature: un femminile che cuce in silenzio, capace solo di metacomunicare in 
qualche caso, che ha poco bisogno di parole o nient’affatto; verrebbe addirittura 
da chiedersi perché mai dovrebbe parlare, un femminile che cuce e ricuce strappi 
e placa tensioni, unisce e parla di uguglianza, di amore e di pace. Jung stesso già 
scriveva nel 1927 ne La donna in Europa: “Una delle caratteristiche principali della 
donna è che essa è in grado di fare qualsiasi cosa per amore di un essere umano”.

A questo punto, è il mito di Aracne, a cui bisogna riferirsi, anche questo ben 
noto per provare a cogliere qualche altra preziosa suggestione. Aracne viveva a 
Colofone, nella Lidia. La fanciulla, figlia del tintore Idmone e sorella di Falance, 
era abilissima nel tessere, tanto che girava voce che avesse imparato l’arte diretta-
mente da Atena, anche se lei affermava che fosse stata la dea ad aver imparato da 
lei. Ne era tanto sicura che sfidò la dea a duello. Un giorno, un’anziana signora si 
presentò ad Aracne, consigliandole di ritirare la sfida per non causare l’ira della 
dea. Quando lei replicò con sgarbo, la vecchia uscì dalle proprie spoglie rivelan-
dosi come la dea Atena, e la gara iniziò.

Aracne scelse come tema della sua tessitura gli amori degli dei; il suo lavoro 
era così perfetto ed ironico verso le astuzie usate dagli dei per raggiungere i pro-
pri fini che Atena si adirò, distrusse la tela e colpì Aracne con la sua spola.

La sorellanza per un mondo di pace: aspetti clinici e collettivi



 1 - 2019142 Εíρήnη, Eiréne

Aracne, disperata, si impiccò, ma la dea la trasformò in un ragno costringen-
dola a filare e tessere per tutta la vita dalla bocca, punita per l’arroganza dimostra-
ta (hýbris) nell’aver osato sfidare la dea.

Il messaggio è chiaro: per mantenere gli equilibri divini, il femminile non deve 
andare oltre, mostrando di voler osare troppo: osare troppo significherebbe sfi-
dare gli dei e venir meno all’essenza del femminile. D’altra parte, femminile, eti-
mologicamente viene da fe-mina, che fa riferimento alla radice sanscrita Dha, in 
greco Tha, in latino Fa, e significa propriamente allattare: femminile, pertanto, è 
chi allatta, nutre, partorisce, genera.

Femminile non è sovrapponibile al mondo concreto della psiche della donna, 
e come precisa Bianca Gallerano, riprendendo Winnicott, femminile è ciò che 
supporta l’essere il mondo e, in riferimento alla psicologia della donna, allude alla 
sua specifica modalità di essere il mondo e di appartenere al genere femminile; 
è, pertanto, ciò che abita nell’area della continuità del rapporto con il materno, 
che diventa una caratteristica del ‘semplicemente essere personale’, che riguarda 
chi fonda la sua vita sociale sull’essere, che appartiene a chi entra empaticamente 
in rapporto con l’altro, che nutre, che allatta, per vivere un’esperienza di parteci-
pazione intensa. Nel registro del femminile, l’altro, pur se riconosciuto nella sua 
consistenza reale e apprezzato per il suo valore singolare, è considerato come una 
parte di sé, perché generato, partorito. In questo sta, a mio avviso, tutta la forza 
archetipica della sorellanza per la costruzione di un mondo di pace.

Voglio concludere riportando le parole di Virginia Woolf, che nel suo roman-
zo Mrs. Dalloway, scrive così, quasi a voler mettere a fuoco la natura profonda 
dell’essere femminile della donna: “Le donne devono sempre ricordarsi chi sono, 
e di cosa sono capaci. Non devono temere di attraversare gli sterminati campi 
dell’irrazionalità, e neanche di rimanere sospese sulle stelle, di notte, appoggiate 
al balcone del cielo. Non devono aver paura del buio che inabissa le cose, perché 
quel buio libera una moltitudine di tesori. Quel buio che loro, libere, scarmigliate 
e fiere, conoscono come nessun uomo saprà mai.” (Virginia Woolf, 1925). Portare 
pace attraverso il loro buio e il loro silenzio, con tutta la loro anima.

Bibliografia
Picone F., Zaoner L.: “Il silenzio nel femminile mediterraneo: tra mito e realtà”. In R.R. Ingrassia (a cura di) 

Figlie del Mediterraneo: Destini femminili tra mito e realtà. Ma.Gi Ed., Roma, 2013.
Jung C.G. (1927): La donna in Europa. Opere, vol. X. Bollati Boringhieri, Torino, 1985, pag. 35.

Francesca Picone



1 - 2019 143Εíρήnη, Eiréne

La Pace: istanza interiore o prospettiva spirituale?
Viaggio psicologico tra il sacro e il numinoso

Tavola Rotonda
Moderatore: Marco Garzonio

Daniele Borinato
Ma di quale pace parliamo?

Il processo individuativo comporta un percorso di integrazione tra le istanze che 
appartengono al soggetto e la sua contestualizzazione all’interno di un colletti-

vo, pertanto individuazione e collettività, parole chiave della psicologia analitica, 
sembrano essere una coppia di opposti in relazione reciproca e non è possibile 
procedere nella individuazione senza tenere conto dell’adattamento sociale.

 Partendo da questa premessa, possiamo dire che la pace, come istanza inte-
riore di cura e compimento, dimensione evolutiva e strutturante di questo proces-
so evolutivo ed individuativo dell’uomo, non può prescindere dall’integrazione 
dell’altro, di essere per e con l’altro… quest’altro dentro e fuori di noi, come 
viene ricordato nella presentazione di questo convegno.

Per stimolo di riflessione ed anche, chiedo perdono, per stimolo di provo-
cazione sul tema del Convegno di oggi, propongo una mia elaborazione di un 
seminario di Umberto Curi ed alcune mie riflessioni a riguardo. Questo filosofo, 
in questo seminario, ci offre una acuta e precisa fotografia del confronto e dell’im-
pegno che noi occidentali, che ci occupiamo così tanto della pace, dobbiamo 
affrontare per poter integrare quest’alterità dentro e fuori di noi, senza la quale 
ogni nostro discorso ed ogni parola detta a riguardo, rischia di diventare solo 
inutile retorica.

Partendo da questa premessa cercherò di rispondere alla domanda che è rima-
sta aperta nei lavori del convegno di questa mattina. 

La domanda emersa stamani mi sembra essere la seguente:
 “come dalla ricerca della pace come istanza individuale può avvenire il passaggio 

successivo che è la ricerca della pace come istanza collettiva?”
Tenterò di rispondere a questa domanda. 
Elaborazione del seminario dal titolo: “I figli di Ares. Guerra infinita e terrori-

smo” di Umberto Curi. Venezia, 21 Aprile 2016.
“Nel settembre del 2000, si è svolto un vertice della FAO, avente un duplice 

obiettivo: da un lato fare il punto sulla questione della fame nel mondo, cioè capi-
re quali sono le condizioni di vita nel pianeta di decine di milioni di esseri umani 
e, in secondo luogo, indicare dei rimedi nei luoghi dove si fossero evidenziate 
situazioni di sofferenza. 



 1 - 2019144 Εíρήnη, Eiréne

A questo vertice della FAO partecipano i rappresentanti di 189 paesi e si con-
clude con un quadro di carattere generale che posso provare a riassumere nei 
seguenti termini. 

Primo dato: su circa 7 miliardi di abitanti del pianeta, 4/5 dispongono di 1/5 
delle risorse. 

Secondo dato: 970 milioni di persone vivono con un euro al giorno.
Terzo dato: circa 300 mila persone alla settimana muoiono per denutrizione, 

cioè per mancanza assoluta di cibo.
Quarto dato: 11 milioni di bambini sotto i cinque anni muoiono ogni anno per 

cause direttamente o indirettamente connesse con la nutrizione. 
Inoltre, 
– una donna ogni minuto muore di parto, dove il 99% delle donne che muo-

iono di parto vivono nei paesi dell’Africa centrale. 
– un essere umano su sei non ha accesso all’acqua potabile.
Questi sono i dati macroeconomici più rilevanti che vengono sottolineati nel

vertice della FAO, ma direi che questi dati diventano più significativi se vengono 
comparati ad altri dati abitualmente trascurati.

Il primo: la fortuna personale di Bill Gates, il creatore fondatore di Microsoft, 
è pari al reddito annuo di 106 milioni di americani più poveri.

Ancora, i primi venti contribuenti degli USA guadagnano, ciascuno, più del 
PIL di cinque paesi africani messi insieme. 

Inoltre, un bambino americano consuma come 422 bambini etiopi. 
Ancora, è emerso che è in continua crescita il numero delle persone che nei pa-

esi del nord America e dell’Europa occidentale muoiono per iper-alimentazione. 
Infine, è stato calcolato che il pianeta sarebbe in grado attualmente di produr-

re 2800 calorie ogni giorno per 12 miliardi di individui, cioè sarebbe in condizio-
ne di garantire il nutrimento per quasi il doppio di abitanti del pianeta. 

Se questo non accade, se vi sono 11 milioni di bambini che muoiono di fame è 
per la distribuzione asimmetrica di risorse che sono concentrate in particolare nei 
cosiddetti paesi occidentali, mentre i paesi dell’Africa sub-sahariana, ma anche 
di zone dell’America latina, del Medio Oriente e dell’Asia orientale, sono afflitte 
dalla denutrizione e dal sottosviluppo. 

Il primo obiettivo della FAO era descrivere lo scenario e lo scenario è quello 
di una asimmetrica, squilibrata, distorta distribuzione delle risorse a livello pla-
netario. 

Il secondo obiettivo è varare un programma particolarmente ambizioso che 
viene di solito analizzato attraverso l’acronimo MDG, cioè gli obiettivi di svi-
luppo del millennio. La FAO insomma afferma la necessità di un intervento per 
invertire la tendenza all’impoverimento crescente di alcune zone del pianeta e 
all’arricchimento ipertrofico di altre zone. 

Daniele Borinato



1 - 2019 145Εíρήnη, Eiréne

Vengono varati 8 obiettivi, che dovrebbero essere raggiunti nell’arco di 15 
anni, cioè il progetto dei MDG si sarebbe dovuto concludere nel 2015. 

Quali sono questi obiettivi:
– dimezzare la povertà estrema e la fame;
– assicurare l’istruzione primaria;
– promuovere l’uguaglianza tra uomini e donne;
– ridurre la mortalità infantile e materna;
– combattere malattie che oggi devastano intere regioni del pianeta;
– assicurare la sostenibilità ambientale;
– creare un’alleanza globale per lo sviluppo sostenibile.
Questi obiettivi vengono solennemente affermati nel vertice del 2000 e per la 

realizzazione di questi obiettivi i 189 paesi, che appartengono alla FAO, si impe-
gnano a destinare le risorse necessarie. 

A circa metà del percorso, nel 2006, viene fatto una specie di monitoraggio del 
grado di avanzamento di questo programma. 

I risultati sono sconfortanti, perché non solo nessuno degli obiettivi indicati è, 
sia pure tendenzialmente, raggiungibile, ma alcuni degli indicatori, in particolare 
per quanto riguarda la persistenza della fame nel mondo, sono perfino peggiorati. 
Alla fine del periodo, nel 2015, viene convocato un ulteriore vertice della FAO 
che deve prendere atto del fallimento del programma che era stato avviato nel 
2000 e della necessità di procrastinare di alcuni decenni la realizzazione dei de-
velopment goals.

Come possiamo spiegare questa inadeguata realizzazione di obiettivi di un pro-
getto generale al quale pure avevano aderito pressoché tutti i paesi sviluppati? 
Come possiamo spiegare il persistere di queste inauditi squilibri di carattere econo-
mico ed energetico tra zone diverse del mondo?

Le cause sono molteplici, ma possiamo forse capire che cosa è accaduto se ci 
riferiamo al caso dell’Italia. 

L’Italia nel corso del vertice del 2000 aveva assunto tre impegni. 
Il primo impegno era quello di passare come contributo per la lotta alla pover-

tà dallo 0,20% del PIL allo 0,30%. 
Il secondo impegno dell’Italia era un versamento straordinario di 100 milioni 

per un global found che avrebbe dovuto servire all’avvio del progetto. 
Il terzo impegno dell’Italia era che si impegnava, quando ve ne fossero state le 

condizioni, ad azzerare il debito dei paesi poveri.
Viene svolta in Italia una riunione del vertice della FAO a metà del percorso e 

viene rivelato che nessuno dei tre impegni è stato rispettato dall’ Italia, anzi, l’Italia è 
passata dallo 0,20% allo 0,15% del PIL come contributo per la lotta contro la fame. 
Se noi consideriamo che il caso dell’Italia è certamente uno dei più scandalosi, ma 

Ma di quale pace parliamo



 1 - 2019146 Εíρήnη, Eiréne

non è l’unico, possiamo facilmente comprendere per quale regione i MDG siano 
rimasti sostanzialmente sulla carta e non siano stati conseguiti. 

Come valutare tutto ciò? 
Stiamo per quanto è possibile ai dati. 
I dati fotografano una situazione del pianeta in guerra. Non saprei come altro 

descrivere una condizione nella quale 4/5 della popolazione mondiale dispone 
solo di 1/5 delle risorse. 

Come hanno risposto a questa situazione i paesi che hanno maggiori responsa-
bilità dal punto di vista strategico, dal punto di vista economico, dal punto di vista 
militare, ed in particolare gli USA?

Dopo l’11 settembre del 2001, gli USA avvertono l’esigenza di aggiornare ulte-
riormente la prospettiva strategica del paese perché non solo è venuta meno l’U. 
S., ma vi è stata l’irruzione del terrorismo, addirittura sullo stesso suolo america-
no. Quindi è necessaria una nuova prospettiva complessiva a cui la politica estera 
americana dovrà essere ispirata. 

Quali sono gli elementi cardine di questa nuova politica estera?
Il primo è compendiato nella formulazione di preventive guerre. Gli USA, si 

legge nei documenti di questo periodo, stabiliscono gli elementi strategici fonda-
mentali, che sono: 

1 – guerra preventiva: gli USA sono legittimati a iniziare la guerra per evitare 
la guerra; 

2 – individuazione dei rock states, cioè di una serie di stati contro 
i quali gli Americani si consideravano legittimati a interventi preventi-
vi, cioè a interventi di guerra preventiva. In un lungo elenco, sono 44 gli sta-
ti del pianeta considerati per ragioni diverse dagli Americani stati canaglia. 
Ma il culmine di questa nuova strategia americana è la trasformazione radicale del 
concetto di guerra, cioè la guerra come stato permanente. 

Il concetto che è alla base della nuova politica estera americana è descritto 
attraverso la formulazione “infinite war”. 

Voi capite che proprio dal punto di vista concettuale non è immaginabile ini-
ziare una guerra come guerra permanente, si inizia una guerra con l’idea di instau-
rare un nuovo ordine e di far sì che la guerra duri il tempo strettamente necessario 
per l’instaurazione di un nuovo ordine. Mentre ciò che è alla base dei documenti 
e delle prese di posizione esplicite della politica estera americana è un’idea della 
guerra come strumento per tenere in forma i conflitti a livello internazionale e c’è 
il sospetto che questo sia la risposta americana alla squilibrata distribuzione delle 
risorse nel pianeta. 

Daniele Borinato



1 - 2019 147Εíρήnη, Eiréne

C’è il sospetto che la guerra permanente sia lo strumento attraverso il quale si 
evita che questi elementi così stridenti di squilibrio e di iniquità possano produrre 
cambiamenti che mettano in discussione il primato e l’egemonia degli USA dal 
punto di vista militare, politico e principalmente economico. 

Allora se questo è lo scenario, è possibile immaginare un orizzonte futuro in cui 
da un lato questi squilibri nella distribuzione delle risorse vengano rimediati e con 
ciò stesso si tolgano le premesse per la guerra infinita? 

È possibile cioè immaginare uno scenario che non sia dominato dalla ricorrenza 
costante di episodi di guerra e di quella che oramai è diventata l’inevitabile conse-
guenza della guerra, cioè il terrorismo? 

Possiamo immaginare insomma scenari pacifici o davvero il destino dell’Occi-
dente, ma più in generale il destino del pianeta, sia da un lato la radicalizzazione 
degli squilibri economici e dall’altro lato la persistenza della guerra infinita? 

Per rispondere a questo interrogativo, ho provato a esaminare tre ipotesi di 
pace, tre proposte di pace. Con una premessa: non esiste nella tradizione del 
pensiero occidentale una impostazione pacifista. Se voi voleste indicare un autore 
pacifista, dovreste indicare un autore che non appartiene alla tradizione dell’Oc-
cidente, come Gandhi, oppure fare riferimento a un saggio kantiano del 1795. 

 Il pensiero occidentale sembra ripetere ciò che troviamo già affermato da 
Omero, quando dice, «la guerra è un male...», ma poi subito aggiunge «ma è un 
male inevitabile», e la nostra storia sta a insegnarci che non c’è stato mai nessun 
cambiamento che non sia avvenuto attraverso la guerra. 

Allora è possibile nello scenario che ho prima descritto, uno scenario di pace?
Cercherò di analizzare tre progetti, tre ipotesi di pace.
La prima è quella kantiana, che sorvolo perché è stata sviluppata da uno dei 

relatori precedenti.
La seconda è lo scambio di corrispondenza intervenuto negli anni’30 tra Freud 

e Einstein, anche questa la sorvolo perché sviluppata stamattina.
Resta la terza ipotesi di pace. 
Nella quaresima del 2003, quando mancano poche settimane all’apertura della 

guerra del golfo, Papa Wojtyla, rende sempre più incalzanti i suoi appelli rivolti 
direttamente a Bush affinché si scongiuri l’inizio della guerra e proprio alla vigilia 
dell’inizio della guerra il Papa lancia un’iniziativa: l’appello al digiuno, per evitare 
la guerra. 

Il modo in cui si può interpretare ciò si compendia in una formula: se l’Occi-
dente vuole la pace deve digiunare. 

Detto in altro modo: se l’Occidente vuole evitare la risposta alla distribuzione 
diseguale delle risorse in termini di guerra come strumento per la messa in forma 
dei conflitti, se l’Occidente vuole evitare il propagarsi dell’iniziativa terroristica, 
deve ripensare le forme di produzione, distribuzione e consumo delle risorse in 

Ma di quale pace parliamo



 1 - 2019148 Εíρήnη, Eiréne

maniera tale da tendere a un superamento delle asimmetrie e degli squilibri esi-
stenti. 

 Ecco, io credo che questo è difficile da realizzare, forse starei per dire perfino 
difficile da immaginare ma l’unica prospettiva credibile di una pace non effimera 
è quella che passa attraverso il superamento del quadro che vi ho descritto all’i-
nizio. Diversamente, se i dati che vi ho detto restano quelli, sono dati di un bol-
lettino di guerra e che la guerra sia esplicita, guerreggiata o sia soltanto la morte 
di undici milioni di bambini per fame ogni anno, si tratta comunque di guerra. E 
allora io credo che davvero si possa ripetere: “se l’Occidente vuole la pace deve 
digiunare.”

Ancora più radicale è il pensiero di Gandhi che scrive: 
 “Se le grandi nazioni riuscissero a spogliarsi… automaticamente aiuterebbero 

gli altri a ritrovare il buon senso e la pace regnerebbe nel mondo. A quel punto le 
grandi potenze dovrebbero rinunciare alle loro ambizioni imperialistiche ed allo 
sfruttamento delle nazioni cosiddette incivili della terra rivedendo tutto il loro stile 
di vita”.

Rivedere “tutto il loro stile di vita”… sembra molto improbabile che noi occi-
dentale possiamo realizzare ciò.

Possiamo allora tentare di realizzarlo nella dimensione individuale.
Hillman, vent’anni fa scrisse il libro: “Cent’anni di psicoterapia e il mondo è 

sempre uguale”, oggi potrebbe riscrivere il libro cambiando il titolo: “Cent’anni 
di psicoterapia e il mondo è sempre peggio”.

Lo sforzo che ci viene richiesto è quello di comprendere cosa significa, in par-
ticolare per noi analisti, digiunare e rivedere il nostro stile di vita, oltre che lavo-
rare per una trasformazione interiore, se non vogliamo ritrovarci a dover scrivere 
tra vent’anni il libro del nostro fallimento che potrebbe avere il seguente titolo: 
“Cent’anni di psicoterapia e il mondo ce lo siamo giocato”.

* * *

Giancarlo Magno
La Pace interiore

Già Lev Tolstoj, al momento della pubblicazione del suo romanzo, crea 
una disambiguazione, intitolandolo “Guerra e Pace”, poiché le parole 

russe “pace” e “mondo” sono omofone; inoltre con questo titolo crea una ulte-
riore ambiguità creando la polarità dei contrari tanto famosa che ormai è dive-
nuta un luogo comune: non si può parlare quasi più di pace senza alludere al suo 
opposto che dovrebbe essere la guerra.

Daniele Borinato / Giancarlo Magno



1 - 2019 149Εíρήnη, Eiréne

Ma è poi vero che il disarmo, la fine dei conflitti bellici, la tregua, realizzano 
una condizione di pace? Come junghiani non dovremmo cadere tanto facilmente 
in queste semantiche collettive, e sarebbe utile abituarci ad un pensiero divergen-
te, se non – oserei dire – individuativo! La tregua, ricordando Primo Levi, è sì la 
fine del conflitto, ma apre scenari conflittuali, di tensione politica ed economica, 
di weltanshauung differenziale sempre improntata al rischio di un ulteriore con-
flitto.

“Si pacem vis, para bellum” è una antica locuzione latina che, oltre ai tanti pos-
sibili significati, rimanda anche a quello del tenere unito e concorde un popolo, 
e quindi poterlo governare meglio, facendogli credere di avere (o addirittura di 
creare) un nemico all’esterno, o al suo stesso interno, facendo leva su quello che 
lo storico Sallustio definiva metus hostilis (paura del nemico). Così facendo, os-
serviamo una pace (presunta) imbastita su vari meccanismi psichici: proiezione, 
paranoia, identificazione proiettiva, ecc. Noi analisti abbiamo dunque il corag-
gio di appellare questa condizione come “pace”? Se applichiamo alla pace (e per 
contro anche alla guerra) la legge dell’analogia, tante bipolarità analoghe andreb-
bero messe seriamente in crisi, perché rimandano alle dimensioni di “tensione” e 
“quiete”, “conflitto” e “pacificazione”, “malattia” e “salute”,ecc. Non credo di essere 
un epistemologo, ma mi sembra di avere sempre compreso che la teoria di Jung 
tendesse al superamento del pensiero duale, attraverso la “creazione” del criterio 
archetipico; Freud è intriso di pensiero duale e – oserei dire – è stato vittima della 
Funzione Sentimento, ritenendo tutto il Creato ripartito nei poli opposti. Jung, 
diversamente, riconduce tutto ad una unità (l’archetipo), spesso mal compresa, 
quando parla di dialettica, di integrazione degli opposti, di compensazione, ecc. 
Infatti noi “leggiamo”, in questi termini, né più né meno che la sommatoria, ambi-
gua o ambivalente degli opposti mentre Jung alludeva ad una “solutio” alchemica.

Hillman per contro, rimanda nuovamente alle polarità (Puer-Senex, ecc.), e 
ricostituisce la visione duale, bipolare, anti-unitaria. In tale visione duale, ritor-
niamo alla dialettica “guerra-pace” con tutte le sue sfumature, tanto che giungia-
mo facilmente a ritenere, secondo la nostra equazione personale, persino che la 
guerra è ineluttabile, inevitabile ed ineludibile! “Cosa vediamo dipende soprattutto 
da cosa stiamo cercando” diceva John Lubbock, famoso archeologo ottocentesco.

Noi cerchiamo le polarità, le antitesi, la “pace attraverso l’obiettivo della guer-
ra” solo perché, come le Nazioni ed i relativi governanti, siamo intrisi di “chiac-
chiere paranoicali” come diceva il prof. La Barbera stamane o, come soleva dirci 
spesso Francesco Caracciolo, siamo impastati di criteri “laici”.

Diversamente, l’analista, per “rinascita” psichica, è un “mònos”, un monaco 
che ha abbandonato la sua visione laica e duale per accedere ad una dimensione 
unitaria, misterica e misteriosa: l’analista/monaco è nel mondo ma non appartie-
ne al mondo, in quanto ha fatto la scelta di Dio/Selbst. Il monaco non si divide 

La Pace interiore



 1 - 2019150 Εíρήnη, Eiréne

tra sistemi di pensiero duale, ma è assorbito nell’unità psichica e spirituale, tanto 
che la sua “cura d’anime” consiste nella preghiera sine intermissione! L’analista/
monaco realizza quanto affermato da San Tommaso nella Summa: “Bonum diffu-
sivum sui”, perché egli “è” bene, egli “è” salute; il laico “fa” il bene, ed “fa” opere 
salutari. Il laico è frantumato, mentre il mònos è unitario, a guisa dell’archetipo 
che al suo interno gestisce le polarità e le molteplicità degli aspetti archetipali, ma 
non li esternalizza, li... contiene!

Analogamente gli operatori di pace, come descritto nelle Beatitudini, non sono 
soltanto coloro che non provocano guerre o cercano di evitarle, ma sono coloro 
che evitano le tensioni e calmano le acque non certo all’esterno, bensì all’interno 
del proprio cuore, attraverso il perdono e la misericordia, oltre che la compassio-
ne. Gandhi, Lanza del Vasto, Panikkar sono coloro che hanno realizzato la pace 
interiore nella propria vita, adducendo le loro pratiche ascetiche non, come si 
crede, come esempio per gli altri: i digiuni di Gandhi servivano a se stesso, non 
erano necessari al conflitto indo-pakistano!

La pace interiore, prerequisito per accedere al sacro ed al numinoso, è la con-
dizione del monaco “advaita”, ovvero non-duale; in tal senso, ed in una visione 
unitaria, l’opposto della guerra non è la pace, bensì la non-guerra, la fine dei 
conflitti e dei complessi, la fine delle diatribe interistituzionali, la fine delle oppo-
sizioni tra analisti di scuole diverse, la conclusione dei propri problemi irrisolti, 
sino ad incamminarsi sul sentiero dell’unitarietà.

Accedere ad una visione “advaita”, non duale, significa sopratutto realizzare 
in terra ciò che avviene in Cielo, smontando anche quella facile mitologia, cara a 
noi junghiani, che è falsa ed artificiosa, neoclassica ed ispirata a Winckelman, del 
tutto simile ai Cristi biondi e nordici! 

Paul Veyne, nel suo famoso testo I Greci hanno creduto ai loro miti, riflette sul 
rapporto tra “credenza” e “conoscenza”, aprendoci spazi enormi di riflessione su 
quanto il nostro pensiero, duale, è proprio uno spazio di credenza, ma è poveris-
simo di conoscenza! Noi crediamo di parlare di pace, ma ricadiamo nel pensiero 
duale, che è – badate bene – un tipico pensiero fascista; il nostro pensiero mitolo-
gico è fatto di credenze, tanto che, come nella mitologia neoclassica, possiamo co-
struire divinità poetiche, estetiche ma non certo vere come “en arché”. Il monaco 
invece, al contrario, ritorna alle origini, al pensiero unitario, advaita, e smonta tut-
te le immagini dotate di parafernalia che si sono succedute sulla immagine divina, 
per accedere ad una conoscenza del vero e dell’unico; il monaco, come l’analista, 
uccide tutte le maschere di Dio, per avere una rivelazione, una conoscenza, del 
Deus Absconditus, o della pace senza pace, o della guerra senza guerra!

Allora possiamo dire che il vero Mònos, il vero analista/monaco che intende 
realizzare una pace interiore, non deve avere pazienti, così come il didatta non 
deve avere allievi: l’assenza della controparte consente di evitare aspettative, alibi 

Giancarlo Magno



1 - 2019 151Εíρήnη, Eiréne

facili per proiettare i propri contenuti interiori su altri; dobbiamo riscrivere il 
pensiero analitico junghiano e scoprire la pace interiore prima che la pace sociale 
e politica. Concludo con una riflessione a margine del mio soprannome da parte 
di un nostro collega “archi-analista”: egli mi chiama non più Giancarlo bensì 
Martin, come se fossi Martin Lutero che appicca le 95 tesi alla porta della catte-
drale. Sarò anche eretico, dunque, ma invoco la pace interiore, la pace in terra per 
gli uomini di buona volontà; i monaci ci riescono, ma noi analisti abbiamo buona 
volontà? Spesso gli angeli cantano, e noi non li ascoltiamo.

* * *

Maria Rosalia Novembre
Il monachesimo interiorizzato: un viaggio laico verso la pace

Beati i puri di cuore,
perché vedranno Dio.
Beati gli operatori di pace, 
perché saranno chiamati figli di Dio.
Beati i perseguitati per causa della giustizia,
perché di essi è il regno dei cieli. Mt 5,9

La pace è un’aspirazione profondamente radicata nel cuore dell’uomo ma è 
il frutto di un percorso, di una ricerca poiché come ci ricorda Hillman: “La 

guerra appartiene alla nostra anima come verità archetipica del cosmo(�) (�) Pos-
siamo aprire gli occhi su questa terribile verità e, prendendone coscienza, dedicare 
tutta la nostra appassionata intensità a minare la messa in atto della guerra, forti del 
coraggio che la cultura possiede, anche nei secoli bui, di continuare a cantare mentre 
resiste alla guerra”. Questa affermazione, apparentemente non collegata, ci ripor-
ta a riflettere su ciò che recitano i versi delle Beatitudini: la beatitudine della pace 
è preceduta da quella dei puri di cuore e seguita da quella sui perseguitati. Cosa 
ci può voler dire questo? Forse, che per realizzare un percorso di pace, dobbia-
mo essere noi operatori di pace e che dobbiamo partire da noi stessi, dal nostro 
cuore, consapevoli che le condizioni e le situazioni in cui siamo immersi, possono 
non essere favorevoli. Scriveva Giovanni Paolo II: “È alienata la società che, nelle 
sue forme di organizzazione sociale, di produzione e di consumo, rende più difficile 
la realizzazione del dono di sé e il costituirsi della società interumana”, per cui in 
una società intrappolata in una trama politica, economica culturale e persino reli-
giosa, la pace sembra un’utopia. Ma Hillman nella sua lucida analisi sulla guerra 
ci richiama, a “dedicare tutta la nostra appassionata intensità”. Possiamo dedicare 

La Pace interiore



 1 - 2019152 Εíρήnη, Eiréne

tutta la nostra appassionata intensità per contrastare la guerra, per portare avanti 
un percorso di pace, a patto che cerchiamo di avere, come recitano le beatitudini 
un “cuore puro”, un cuore capace di amare al di là delle differenze e delle diversi-
tà. Un cuore autentico. Uomo dove sei? È la domanda che Dio rivolse ad Adamo 
che si era nascosto, un uomo che nascondendosi a Dio si nasconde a sé stesso, 
sfuggendo così alla responsabilità della propria esistenza. Adamo è qualsiasi don-
na, qualsiasi uomo che “recita un ruolo” che è prigioniero nella Persona. “La 
voce che lo chiama all’autenticità, è la voce simile a un soffio, come recita Il libro 
dei Re, ed è facile soffocarla”. Il vero cammino dell’uomo inizia nel momento in 
cui ascolta, accoglie questa voce interiore ed è capace di immettersi nella via del 
ritorno. La via del ritorno… 

In Genesi Yahweh chiede ad Abramo di lasciare il suo paese, la sua patria e la 
casa di suo padre per andare «verso il paese che io ti indicherò». Il termine ebraico 
che esprime il comando rivolto ad Abramo «Vattene» (Lek-lekà) letteralmente 
significa «Va verso te stesso, va in te stesso». Ciò che viene chiesto ad Abramo è 
un cammino in profondità più che in estensione. Un appello a lasciare la propria 
patria, le proprie radici per incamminarsi sulla via di una rinascita, di una nuo-
va conoscenza di sé, della propria e vera identità. Percorrendo il cammino della 
teshuvà, del ritorno, l’uomo può attingere alla forza divina che giace nelle sue 
profondità e contribuire alla trasformazione del mondo solo attraverso la propria 
trasformazione. Evdokimov, teologo russo, facendo riferimento ad Aljosa, dei 
Fratelli Karamazov al quale lo staretz Zosima chiese di lasciare dopo la sua mor-
te il monastero, dicendogli: “Tu uscirai da queste mura e vivrai nel mondo come 
monaco”, ci invita a un cammino fatto di kenosi e creatività, capace di diffondere 
la vita attraverso una solidarietà universale, di unità con tutta la creazione. Il 
conflitto con gli altri ha sempre una radice in noi stessi e solo nel ritorno risiede 
la possibilità dell’autentica apertura della relazione io-tu. Afferma Jung: “Io non 
riesco a guardare l’Altro se prima non ho guardato in me l’Altro che mi abita”. È 
ciò può realizzarsi attraverso “un raccoglimento interiore” come ci ricorda la von 
Franz. Non ci sembra una eresia, dunque, parafrasando Panikkar, dire che tutti 
quanti dobbiamo coltivare la dimensione del monaco, un monachesimo che è alla 
ricerca dell’uomo, di una via all’uomo completo, all’Anthropos. 

La sfida a cui è chiamato ogni uomo è il riuscire a mettere la “santa semplicità” 
del passato con l’armoniosa complessità dell’oggi. Una sfida che ci interpella nella 
misura in cui veniamo interpellati nel nostro dall’archetipo del monaco, verso la 
pienezza della vita e dell’umano. Incontrare questo archetipo e viverlo significa 
diventare “idioritmici”: non seguire più i ritmi imposti dall’esterno, ma ascoltare 
il proprio ritmo interno, sia psichico che spirituale. L’uomo si è allontanato dal 
Divino, dalla terra (come se non fossimo animali) dalla metà dell’umanità (come 
se non appartenessimo alla stessa specie). Abbiamo perduto quella che Panikkar 

Maria Rosalia Novembre



1 - 2019 153Εíρήnη, Eiréne

chiama ‘realtà cosmoteandrica’, secondo cui natura, umano e divino sono un’u-
nica realtà, abbiamo perduto quel senso fondamentale di ‘inter-in-indipendenza’ 
che è fondamentale per sentirci parte (e non signori) del cosmo e della Vita. L’ar-
chetipo monastico non è specializzazione, e per questo non ci viene chiesta la fuga 
dal mondo; �lasciare andare è necessario ed è il primo passo, ma abbracciare tutto 
è il secondo. Essere, Onniabbracciante, quindi, rifacendoci a un termine caro a 
Jaspers, che ci sollecita ad andare al di là del nostro mero «esserci» e a «esistere» 
in modo autentico. Questa è la sfida.� Proprio perché non è una specializzazione, 
il monaco rappresenta un archetipo umano e comprende sia la vita familiare, sia 
l’attività politica che quella professionale. 

La dimensione monastica è un fenomeno religioso e umano primordiale e, 
pertanto, anteriore rispetto alle divisioni fra le confessioni religiose e le classi 
particolari. Si tratta di ospitare la differenza che l’altro è. L’archetipo del monaco, 
secondo una lettura laica e junghiana, richiama al processo individuativo, per 
chiunque aspiri a ‘individuarsi’, a guadagnarsi la pienezza dell’umano. Il mona-
co in definitiva diventa monaco… come frutto di un’esperienza che alla fin fine 
lo porta a mutare e, in ultima analisi, a rompere qualcosa della sua vita… per 
amore di quella cosa che abbraccia o trascende tutto (la perla, brahman, la pace, 
l’illuminazione, Dio). Non si diventa monaci per fare qualcosa o per ottenere 
qualcosa, ma per essere. È “la ricerca del centro” della ‘tensione generativa tra gli 
opposti non riconducibili a unità’. Panikkar chiama humanum questo nucleo, che 
può essere realizzato in tanti modi quanti sono gli esseri umani. Una aspirazione 
‘ontologica’ all’humanum: Essere monaco è cercare questo centro. Ne consegue 
che nella misura in cui tentiamo di unificare le nostre vite attorno al ‘centro’, 
tutti abbiamo qualcosa del monaco. Il cammino spirituale, il processo individua-
tivo, come ricerca del ‘centro’, è anche ricerca della ‘semplicità’. Ma semplicità 
non come “semplificazione”, la mutilazione di dimensioni essenziali del reale, ma 
come integrazione, cioè non eliminando nulla, ma piuttosto cercando la via e la 
modalità per tenere insieme tutto, anche gli opposti, in una tensione generativa. 
Ma l’essere monaco richiede una rottura, una iniziazione, una nuova nascita.� Tut-
te le tradizioni monastiche sottolineano la compunctio cordis, la conversio morum, 
la vera metanoia, la nostra via di Damasco. 

Il monaco contemporaneo cerca di riunificare maschile e femminile, corpo e 
spirito, mondo e Dio, secolare e sacro. Il monaco moderno non potrà che vivere 
nel suo tempo e una ‘secolarità’ che pervade tutto. La salvezza umana consisterà 
perciò nella realizzazione della maggiore pienezza di cui siamo capaci mentre 
viviamo. Il monaco tenterà di vivere questa realtà, e la sua vita ricorderà agli altri 
che il significato dell’esistenza risiede non tanto nella lotta frenetica per ottene-
re quello che non abbiamo, quanto nell’essere intensamente concentrati fino al 
punto di aprirci un passaggio e scoprire o anche conquistare quello che siamo. 

Il monachesimo interiorizzato: un viaggio laico verso la pace



 1 - 2019154 Εíρήnη, Eiréne

Il monaco è l’unificato e il semplificato. L’obiettivo ultimo di un percorso indivi-
duativo è fare in modo che ci sia sempre ‘meno distanza’ tra quello che siamo e 
quello che pensiamo, tra quello che pensiamo e che diciamo e quello che faccia-
mo. Quando arriveremo in paradiso – dicevano i chassidim – non ci verrà chiesto 
perché non siamo stati Mosè o San Francesco, ma ci verrà chiesto se siamo stati 
noi stessi. Ognuno di noi è chiamato alla propria avventura. Come afferma Jung 
esiste un’unica via, ed è la tua via, senza imitare quella di altri, sentirsi pro-vocati a 
essere Cristo, a far rinascere in sé il Dio morto; la vera imitatio Christi non consi-
ste nel ‘scimmiottare la sua vita’ ma nel vivere la nostra vita con la stessa intensità 
e verità con la quale lui ha vissuto la sua. Quindi una vita vissuta non chiusa in un 
monastero, ma una vita dove la cella è la famiglia, il chiostro è la strada, l’opera il 
lavoro a cui ognuno si dedica quotidianamente. Un monachesimo che si realizza 
nella e per la “relazione”. Ecco, allora, una laicità mistica che esplora le strade 
del senza sapere, senza volere, senza potere, sulla scia del distacco e nel rimando 
a una possibile grazia. Una ricerca dell’autenticità del proprio essere per essere 
liberi. Il rapporto tra libertà e grazia/gratuità è chiaro etimologicamente: in latino 
gratia dice ciò che è gratis; diviene, nelle lingue germaniche free libero. Grazia 
come libertà. Grazia nell’esperienza della vita che si offre e si spinge a decifrare 
le ambiguità, a smascherare gli inganni e le illusioni. Grazia che nasce dal patire 
l’altro, l’altro come me, l’essere-di-bisogno che entrambi siamo. Il bisogno di es-
sere amati. L’essere amati si esperisce nel farsi amore, nella consegna di sé, nella 
compassione incarnata che non nasce dalla mera benevolenza – che rimane atto 
dell’io verso l’altro con la sua dose di irrisolta potenza e sottomissione – quando 
da una condizione di uguaglianza riconosciuta – la fraternità – e dal con-patire, 
dall’essere-con.

È metanoia della realtà, un cammino diverso per giungere all’unione del cuo-
re: occorre talvolta attraversare il deserto per ritrovarsi ad amare diversamente. 
Il distacco dal mondo e dal sensibile non è rifiuto di esso, ma assunzione, esplo-
razione e presa di distanza dal coacervo di pulsioni e piaceri che sono generatrici 
di egocentrismo, cioè di un “Io” non libero ma schiavo delle sue stesse prigioni 
interiori.

Ci ricorda Simone Weil che è “lo sguardo che ci salva”. Saper guardare, saper 
penetrare col proprio spirito la vita è la grazia più grande che ci ri-connette con 
quel Tutto, visto come cosa buona, che nemmeno la malvagità può annullare. 
Guardare, quindi, l’Altro con compassione che non è sentimentalismo o tolleran-
za ma è il “saper stare dentro” una relazione senza “scandalizzarci delle nostre 
e altrui miserie”. Solo con questo sguardo, possiamo accogliere l’Altro, la sua 
diversità, la sua sofferenza. È uno sguardo che «ci restituisce il tatto, l’udito, la 
vista, il cuore, il pensiero per sentire le ferite di chiunque. È a questa apertura 
del sentire con gli altri, condividendone la sofferenza, che bisogna guardare per 

Maria Rosalia Novembre



1 - 2019 155Εíρήnη, Eiréne

comprendere in che senso l’autentica universalità di un gesto, di una scelta, di 
un valore, di un’etica, non derivi dalla generalità dei concetti che utilizziamo, ma 
dalla relazione concreta con il prossimo».

Una relazione che, lungi dall’appesantire la vita (come avverrebbe se la com-
passione fosse quasi una inarrestabile moltiplicazione del patire e non già una 
corrente d’apertura all’altro), libera la vita perché libera l’altro, chiunque egli sia, 
anche per un solo istante, da una condizione di isolamento, esclusione, miseria, 
umiliazione, e libera anche la vita di chi prova compassione, rendendolo capace 
di vibrare con l’umanità di chiunque, di diventare frontiera avanzata dell’umano. 
“Una mistica degli occhi aperti” che cerca “il volto”, non si arrocca entro lo spa-
zio sacro del tempio ma scende nelle strade, che ci com-muove: “�solo chi è com-
mosso sente a fondo l’immenso”. L’altro chiede rispetto e dedizione, ci interpella 
e ci sconvolge, con lui e per lui impegniamo le nostre migliori energie, affinché 
ciò che ci separa non diventi ciò che ci divide. Dinanzi al mistero dell’altro che 
è radicato fin nell’intimo del nostro essere occorre un impegno vigile e costante 
che ci consenta una vicinanza tenera e tenace capace di armonizzare prossimità e 
distanza. Ci ricorda Sartre: “Ogni relazione è una relazione d’interiorità. Con ciò 
intendo che la relazione dell’Altro incide nel più profondo della mia esistenza, in 
quanto essa non è la mia realtà”. 

L’individuazione non è una questione egocentrica ma richiede e necessita della 
relazione con l’Altro: la von Franz ci parla della funzione sociale del Sé. Ogni per-
sona raccoglie intorno a sé la “propria famiglia dell’anima”, un gruppo di persone 
con un interesse esistenziale: l’individuazione reciproca. Insegnava Rabbi Bunam 
“Cerca la pace nel tuo luogo”, solo così possiamo contagiare chi ci sta vicino e 
contrastare con la nostra appassionata intensità la guerra.

Desidererei concludere con le ultime strofe dell’ultima canzone dell’ultimo 
disco di Fabrizio De André, Anime Salve (1996): Smisurata preghiera (ispirata dal 
“Gabbiere” di Alvaro Mutis).

ricorda Signore questi servi disobbedienti 
alle leggi del branco 
non dimenticare il loro volto 
che dopo tanto sbandare 
è appena giusto che la fortuna li aiuti 
come una svista 
come un’anomalia 
come una distrazione 
come un dovere.

Il monachesimo interiorizzato: un viaggio laico verso la pace



 1 - 2019156 Εíρήnη, Eiréne

Bibliografia
Buber, M. (1990) Il cammino dell’uomo, Magnano, Edizioni Qiqajon.
De Simon, G. ( a cura) (2011) Le vie dell’interiorità, Assisi, Cittadella Editrice.
Dostoevskij, F. (2005) I fratelli Karamazov, Torino, Enaudi.
Filiberti, F., Simonotti M. (2014), Sulla strada cattiva. La spiritualità di Fabrizio De Andrè, Bergano, Moretti e 

Vitali.
Goethe, J., W. (2005), Faust, Milano, Rizzoli.
Giovanni Paolo II (1991), Centesimus annus, Lettera Enciclica.
Hillman, H. (2005), Un terribile amore per la guerra, Milano, Adelphi Edizioni.
Hillman, H. (2010), La ricerca interiore. Psicologia e religione, Bergano, Moretti e Vitali.
Jaspers, K. (1996), La fede filosofica a confronto con la rivelazione cristiana, Milano, Longanesi.
Jung C., G. (2004), Visioni. Appunti del Seminario tenuto negli anni 1930-1934, Roma, Edizioni MaGi.
Mancini, R. (2002), Il silenzio, via verso la vita, Magnano, Edizioni Qiqajon.
Metz J., B. (2013), Mistica degli occhi aperti. Per una spiritualità concreta e responsabile, Brescia, Queriniana 

Editrice.
Panikkar R. (2011), Beata semplicità. La sfida di scoprirsi monaco, in Opera Omnia, vol. I, t 2, Milano, Jaca Book.
Sartre, J., P. (1963), Critica della ragione dialettica, Milano, Il Saggiatore.
Vannini, M. (2009), Prego Dio che mi liberi da Dio. La religione come verità e come menzogna, Milano RCS.
Von Franz, M., L. (2012), Rispecchiamenti dell’Anima, Milano, Vivarium.
Weil, S. (2002), L’ombra e la grazia, Milano, Bompiani.

* * *

Salvo Pollicina
Il Conflitto Necessario

La psicopatologia rappresenta uno dei luoghi in cui la società riversa la 
sua Ombra: attraverso le forme in cui si attualizza il disturbo psichiatrico 

possiamo avere sentore di ciò che nel singolo e nella società si è sviluppato in 
modo sbilanciato, incompleto, unilaterale divenendo per tale ragione soggetto 
alla malattia. Se nell’ottocento, in una società che sanzionava e reprimeva la ses-
sualità, l’isteria rappresentava la patologia dominante l’immaginario collettivo, 
oggi sembrano assumere rilevanza sociale le patologie o le condotte problemati-
che che hanno a che fare con il mancato reperimento di un limite, di un confine. 
Mi riferisco in particolare ai disturbi impulsivi del comportamento, ai disturbi 
borderline, alle variegate condotte psicopatiche e quant’altro; ma, soprattutto, 
penso a quelle forme diffuse di disagio che agitano la quotidianità di molte fami-
glie cosiddette “normali” in cui il mancato reperimento di un confine, impedisce 
di porre la differenza ad es. fra adulto e bambino.

Molti padri e madri trattano la prole come pari, e si definiscono prematura-
mente amici dei loro figli invece che genitori, scoprendosi incapaci di pronuncia-
re i no necessari alla crescita, incapaci di accettare il conflitto sano fra generazioni. 
In tal modo essi lasciano i loro figli soli nelle scelte, in balia di desideri che im-
pongono soddisfazioni immediate che relegano i figli nella condizione di ingenui 
abitatori dell’istante. 

Salvo Pollicina



1 - 2019 157Εíρήnη, Eiréne

La carenza di una efficace azione educativa di indirizzo e di guida, nonché 
di trasmissione di valori, attiva frequentemente una deregulation nei comporta-
menti del minore che finisce per degenerare nello scontro aperto fra generazioni, 
espressivo di quella “cattiva infinità” di hegeliana memoria.

Nel libro “L’insostenibile leggerezza dell’essere” Milan Kundera riferendosi a 
due dei protagonisti del romanzo, Sabina e Franz, ad un certo punto scrive: “Ri-
cordiamoci del dizionario di parole fraintese, di quel lungo elenco di travisamenti!” 

La parola “pace” così dolce, così necessaria al germogliare della vita e, con-
seguentemente, così esposta ai venti della retorica, oggi più che in altri periodi 
storici, rischia di entrare in quel lungo elenco di travisamenti di cui parla Kundera, 
allorché questo termine funga, ad esempio, da principale regolatore delle nostre 
vicende familiari, realizzandosi a spese della ricchezza della vita emotiva e trasfor-
mando le famiglie in famiglie “del mulino bianco”.

Se voi cercate nella enciclopedia Treccani su internet, trovate fra l’altro alla 
parola pace: “condizione di assenza di conflitti”. Eraclito che visse lunghi anni in 
solitudine nel tempio di Artemide ad Efeso affermava che la Polemos, il conflitto, 
è padre di tutte le cose. 

Nella contemporaneità “Non v’è dubbio che abbiamo pensato troppo a lungo 
il conflitto eracliteo nella sola prospettiva del suo superamento, della sua soluzio-
ne... Tutto, nella nostra cultura e nella nostra educazione, – dice Benasayag che ha 
scritto un libro su questo tema – aspira alla cancellazione del conflitto, o almeno 
alla sua attenuazione.” Come se la felicità coincidesse con la stasi conseguente alla 
realizzazione del desiderio ed essere “felice” comportasse dunque l’essere al riparo 
dal divenire.

Questa tendenza quietistica, che spesso degenera in scontri aperti fra genitori 
e figli, e in pericolose condotte sintomatiche, è, a mio avviso, anche un tratto cul-
turale del nostro tempo; per tale ragione proviamo ad allargare la nostra visuale 
dalla famiglia alla società.

È un fatto che nella seconda metà del novecento, dopo i disastri di due guerre 
mondiali, ha prevalso in occidente una visione salvifica e ottimistica del futuro. 
Un universalismo di matrice illuministica ha enfatizzato, sotto l’egida della ragio-
ne e dello sviluppo scientifico e tecnologico, l’unione al posto della differenza. 
È crollato il muro di Berlino, si è dissolta la cortina di ferro, ci siamo ritrovati 
europeisti, di più, cittadini del mondo, lo straniero, nei fatti il resto dell’umanità, 
a dispetto della distanza geografica o culturale, è diventato il prossimo da amare. 
Questa visione ha sostenuto potentemente il processo di globalizzazione ancora 
in atto. Oggi questa idea di universalismo è in crisi profonda in occidente, anche 
perché la globalizzazione viene vissuta da larghi strati della popolazione come 
una diffusa perdita di identità.

Nella postmodernità, soprattutto dopo l’11 settembre, è avvenuto un cambio 

Il Conflitto Necessario



 1 - 2019158 Εíρήnη, Eiréne

di paradigma. Oggi a prevalere non è la visione ottimistica e salvifica, ma la paura 
del futuro. Ci si sente minacciati dal terrorismo, dalla criminalità, dai mutamenti 
climatici, dalla difficoltà a trovare lavoro o dalla possibilità di perderlo, da un 
sentimento di inefficacia e di solitudine. Alla visione del futuro salvifica, che con 
la scienza lasciava presagire addirittura la sconfitta della malattia e della morte, se 
ne è sostituita un’altra dominata dalla minaccia.

Essendo il mondo fattosi minaccioso, la richiesta incessante è quella della si-
curezza. Oggi larghe parti di popolazione riscoprono i nazionalismi, le identità 
locali e sono favorevoli all’edificazione di nuovi muri. Come forse era prevedibile 
partendo dal concetto eracliteo di enantiodromia, che significa corsa nell’opposto, 
dalla tolleranza della diversità (avvertita da molti come eccessiva) si sta transitan-
do verso una deriva autoritaria, una visione paranoidea che reclama l’identico e 
criminalizza il diverso, e divide il mondo in “o con me o contro di me”.

Nella società come in molte famiglie sembrano oggi prevalere i muri e le logi-
che dello scontro senza quartiere.

Qual è, junghianamente, una cura possibile?
Ares dio della guerra non è soltanto il dio che pone la differenza in termini 

di esclusione – mors tua vita mea – e che si compiace del massacro degli uomini. 
Ares nel mito allorché si unisce ad Afrodite genera, tra gli altri, Armonia.

Immaginando il simbolo del Tao, ciò equivale a trovare il punto bianco all’in-
terno del nero di Ares. Vi sono dunque delle forme di Ares che divengono addi-
rittura sinonimi della parola pace: Armonia. Lo ricorda Eraclito quando scrive in 
un frammento (8): L’opposto in accordo e dai discordi bellissima armonia.

Il conflitto eracliteo per produrre l’accordo implica la compresenza degli op-
posti. Per cui junghianamente Irene e Ares, pace e guerra debbono mantenersi 
compresenti e in reciproca tensione per generare forme attenuate che non dege-
nerino da una parte nella perdita di identità e nel quietismo, e dall’altro non de-
generino nello scontro deliberato che vuole l’umiliazione e l’eliminazione dell’op-
posto, l’eliminazione dell’Alterità.

Ma quale alterità è più grande, nella nostra vita, della presenza di Dio, la ri-
nuncia all’alterità finisce per annunciare in altre forme, ancora una volta, la morte 
di Dio. Non è un caso che la nostra sia una società desacralizzata.

Oggi non abbiamo, dunque, bisogno né di confini schermati, né di assenza di 
confini, ma, come sempre, di confini porosi che assicurino le differenze e valoriz-
zino gli scambi con chi è altro da noi, permettendo in tal modo che si compia il 
rinnovamento interiore e lo sviluppo spirituale.

Mi sovviene, per concludere, il gesto del mahatma Gandhi che unendo le mani 
per salutare anche il proprio nemico soleva intendere: “La tua volontà e la mia 
sono unite in Dio”.

* * *

Salvo Pollicina



1 - 2019 159Εíρήnη, Eiréne

Ferdinando Testa
Immaginare la pace, fra inconscio e coscienza

“Il pensiero del cuore è il pensiero delle immagini” (1), diceva J. Hillman, 
e per progettare la pace, la capacità immaginativa diventa una condizione 

indispensabile oltre che necessaria. Il pensare per immagini, così caro alla visione 
junghiana, si pone come un vasto contenitore in grado di abbracciare la totalità 
degli opposti e di creare lo spazio per una nuova etica che, con Neumann, prima 
di amare il prossimo occorre amare la propria Ombra, il negativo che reprimiamo 
o rimuoviamo. In tal senso, al di fuori di ogni retorica e semplificazione, l’incon-
tro con l’Ombra e il mettersi in gioco con essa, senza identificarsi, può rappre-
sentare una delle possibile vie per cadere nella buca con consapevolezza e non 
con incoscienza: “Il mio lato d’Ombra è la parte ed esponente del lato d’Ombra 
dell’intera umanità, e se la mia Ombra è antisociale e avida, crudele e maligna, 
povera e miserabile, se mi si accosta con l’aspetto di un mendicante, di un negro o 
di una bestia feroce, allora dietro alla riconciliazione con essa, si cela la riconcilia-
zione col fratello oscuro dell’umanità intera. Ciò significa che quando io l’accetto 
e in essa accetto anche me stesso, allora accetto anche quella parte dell’umanità 
che in quanto Ombra è il mio prossimo”. (2)

 Perché di questo, a mio avviso, si tratta: avere sempre più consapevolezza 
psichica che: “so di non volere il male, ma lo faccio comunque, non per scelta ma 
perché mi assale. In quanto essere umano sono debole, dunque il male mi può 
vincere. So di farlo, so cosa ho commesso e so anche che per tutta la vita sarò tor-
mentato da questa contraddizione”. (3) Questa consapevolezza, dolorosa e sof-
ferente, pone l’uomo di fronte al tema del male e del peccato, dal momento che 
l’Ombra della pace non è la guerra, ma l’assenza di coscienza da parte dell’uomo 
verso il potere del male e delle conseguenze delle sue azioni come individuo, 
verso se stesso e il collettivo. Non è più possibile parlare solo di responsabilità 
dell’Io, ma occorre avere consapevolezza dell’interezza della personalità umana, 
fatta di coscienza e inconscio, e del rapporto di quest’ultimo col sociale, con la 
comunità. Da questo punto di vista, la pace non diventa unicamente una necessità 
archetipica, ma un progetto la cui costruzione parte dal rapporto che l’individuo, 
in maniera sempre più consapevole, ha con il mondo interiore. E la materia di cui 
è costituita la psiche sono le immagini. Educare l’individuo alla capacità immagi-
nativa vuol dire innanzitutto avere un obbligo morale verso la propria dimensione 
del profondo e delle sue manifestazioni. L’immagine, nella sua natura, implica 
accoglienza, ospitare lo straniero abitante i nostri luoghi psichici, ascoltare e com-
prendere. Questo è un esercizio di stile che dà dignità e spessore a ciò che invece 
è vissuto come negativo e che mette in scacco la coscienza: “Attraverso il loro 
lavoro simbolico, le immagini fanno rivivere le sensazioni di protezione, o anche 

Immaginare la pace, fra inconscio e coscienza



 1 - 2019160 Εíρήnη, Eiréne

di abbandono del passato, e ad esse associano una prospettiva futura (…). Come 
tutti i simboli, le immagini racchiudono da un lato la figura rappresentata, dall’al-
tra l’emozione o una determinata carica energetica ad essa corrispondente”. (4) 

 Le immagini forniscono la quantità di libido necessaria per veicolare il mon-
do delle emozioni senza che l’Io ne venga svuotato o inflazionato. Educare al 
confronto con le immagini, comporta la sopportazione, da parte della coscienza, 
dell’ambivalenza, delle contraddizioni e dei paradossi di cui è fatta la psiche e la 
vita stessa, abbandonando la fantasia nostalgica del paradiso perduto. Oggi que-
sto è il compito principale dell’uomo, e dello psicoterapeuta, che ha davanti a sé. 
La pace non è una fantasia da vivere perpetuando la scissione degli opposti, ten-
sione che siamo tenuti a sopportare lungo gli anni della nostra vita, ma dovrebbe 
diventare un progetto che racchiude la totalità degli opposti, la luce e il buio. 
Avere la consapevolezza che ogni inferno ha il suo paradiso e viceversa, vuol dire 
ampliare gli orizzonti della coscienza come fioca luce per costruire faticosamente 
non l’ideale della pace, ma le idee intorno alla pace: le immagini dell’Anima.” 
“In tale dimensione occorre dare corpo e sostanza all’immaginazione, pensando 
quest’ultima come attività creatrice e processo dinamico che spinge a cogliere 
la verticalità della narrazione come possibilità che l’uomo ha a disposizione per 
ricomporre, non in una fantasia nostalgica, l’unità perduta. Tutto ciò comporta 
l’accettazione delle contraddizioni dell’esistenza, fatta di vita/morte per tentare di 
avvicinarsi e cogliere le somiglianze con l’atto creativo”. (5)

Oggi l’istinto è scisso dallo spirito, si muove autonomamente, mentre la co-
scienza, allontanatasi dal mito, va in alto per poi ricadere giù, nelle profondità, 
in una terra dura, compatta, non aperta per essere fecondata dalle acque primor-
diali dell’energia archetipica creativa che scaturisce dal daimon Eros, archetipo 
a sua volta dell’unione tra cielo e terra. L’attività immaginativa, in tale cornice 
epistemologica, non è qui intesa come una vana fuga nel mondo della phantasia, 
una speculazione metafisica infantile che induce a stare con la testa fra le nuvole, 
percorrendo voli pindarici, rimuovendo la valle del fare Anima ma come qualcosa 
che, in relazione all’archetipo, ha un’importante funzione. In questa valle, vero 
e proprio spazio psichico e geografico per sperimentare le peregrinazioni delle 
relazioni umane, le trame e gli intrecci che accadono sul palcoscenico della vita, 
si muovono i diversi volti dell’esistenza umana: “Si è osservato che in situazioni 
critiche della vita, in momenti di svolta che richiedono un nuovo orientamento o 
adattamento, si presentano sogni archetipici. La comparsa di un archetipo in un 
momento simile può offrire all’individuo quell’incoraggiamento e quella fiducia 
che ha bisogno per poter affrontare il compito che gli si pone. In ciò risiede anche 
il cosiddetto valore terapeutico di miti e fiabe: essi mettono infatti in scena un 
evento archetipico, cioè un modello di base di comportamento umano da pren-
dere come esempio e al quale fare riferimento.” (6)

Ferdinando Testa



1 - 2019 161Εíρήnη, Eiréne

Da questo punto di vista, acquisire sempre di più una consapevolezza psichica, 
senza allontanarci dalla nostra instintività, partendo dal mondo delle immagini e 
delle emozioni, diventa una via maestra per non spiccare voli pindarici affascinati 
da idealizzazioni nostalgiche e nemmeno per rimanere prigionieri della realtà og-
gettiva con tutto il suo peso. Come uomini, e terapeuti del profondo, abbiamo il 
compito di prestare attenzione e coltivare il nostro mondo interiore, accogliere, 
sostenere, sopportare e supportare non solo l’altro, ma la totalità della nostra 
personalità e quella dell’altro nella sua interezza e completezza, non identificando 
l’altro solo con la coscienza e i suoi comportamenti, la luce. Così Jung si esprime 
in un passo del Libro Rosso: “Infatti a che serve la luce, se la tenebra non la com-
prende? Ma la tua tenebra dovrà cogliere la luce” (7), invitandoci ad affrontare i 
fenomeni che accadono da un punto divista più ampio che racchiude la totalità 
degli opposti. I demoni del passato come spettri si muovono sotto sembianze 
diverse durante questo periodo storico e chi “potrebbe mai seriamente pensare 
che le nostre guerre siano migliori di quelle dei romani?” (8). La consapevolezza 
del presente e non di un armonioso futuro, spinge ognuno di noi a vivere il mo-
mento attuale facendo appello a tutte le nostre forze morali, fino a toccare i nostri 
limiti. Questa consapevolezza di vivere la totalità del presente, presuppone una 
consapevolezza che la “vista del male ridesta il male nella propria Anima. (…) 
Non conoscere l’altro lato di sé porta ad una grande insicurezza interiore: non si 
sa bene chi siamo, ci si sente inferiori in qualche punto, senza però voler sapere 
dove, e con questa nuova inferiorità si accresce ulteriormente quella già esistente. 
In questa insicurezza trova origine la psicologia del prestigio proprio dell’isteri-
co, ossia il voler fare colpo, l’esibire i proprio meriti e ribadirli con insistenza, la 
mai saziata brama di riconoscimenti, di ammirazione e di conferme, il bisogno di 
essere amato”. (9) La via delle immagini ha una capacità autonoma e strutturata, 
basata sulla polifonia dei significati, in quanto, reggendosi sull’ambivalenza e sui 
paradossi, allarga l’evento reale in esperienza psichica, evidenziando come in un 
ventaglio la molteplicità dei diversi modi di vedere e, per questo, è poeticamente 
più vicina alla vita. Il confronto con la dimensione simbolica ed immaginale, sen-
za il dialogo dialettico con la coscienza, attiva la fuoriuscita della libido che può 
imboccare sentieri distruttivi, inflazionando la coscienza dell’Io, come avviene nei 
processi psicotici, e producendo una frammentazione della centralità, che deter-
mina il naufragio in un mare tempestoso su una nave senza guida. L’immaginazio-
ne, allora, cambia lo sguardo, spinge lo spettatore ad essere attore, munito di una 
responsabilità etica per accogliere in maniera ospitale lo sconosciuto, lo straniero, 
con cui arrivare a un patto, prospettando l’idea della continuità piuttosto che del-
la segmentarietà tra il dentro e il fuori. L’immaginazione ci ricorda che la ricerca 
è una Cerca eterna e il compito d’ognuno, secondo la propria storia, è di essere 
un ricercatore di simboli; mentre il lavoro con le immagini, con le riflessioni e 

Immaginare la pace, fra inconscio e coscienza



 1 - 2019162 Εíρήnη, Eiréne

con le elaborazioni psichiche della realtà interna ed esterna, diventa lo sfondo 
a cui guardare quando le prove diventano difficoltose e impervie. In fondo la 
complessità dell’esistenza è racchiusa in un granello di semplicità. L’immagina-
zione, intesa in tale senso, si pone come la chiave che permette all’individuo e al 
collettivo di dare spazio ad un atteggiamento del pensiero che sia sensibile, fluido, 
circolare e parta dall’autenticità del proprio essere, senza rimuovere le ombre di 
quello che ognuno è, per proiettarsi alla ricerca di soluzioni che costantemente 
inducono a guardare, anzi a sporgersi oltre il muro della propria ristretta visione: 
“Essa è a buon diritto una facoltà cognitiva. La sua funzione mediatrice è di far-
ci conoscere quella regione dell’essere che, senza questa mediazione, resterebbe 
regione interdetta, e la cui scomparsa porta con sé una catastrofe dello Spirito, 
di cui non abbiamo calcolato tutte le conseguenze.” (10) Pertanto possiamo ri-
tenere che l’attenzione alla capacità immaginativa sia di grande valore, in quanto 
permette di comprendere fenomenologicamente la complessità degli eventi che 
accadono, ritirando i meccanismi di proiezione e riuscendo a distinguere i confini 
tra il soggettivo e l’oggettivo. Un’educazione all’immagine, vuol dire innanzitutto 
portare sulle proprie spalle il fardello dell’Ombra e dell’ambivalenza dell’umanità 
nel rapporto tra il bene e male, in quanto: “Sviluppare la facoltà immaginativa 
significa arricchire la nostra umanità”. (11)

Bibliografia
1) Hillman J., L’anima del mondo e il pensiero del cuore, Garzanti, Milano, 1993, p. 43.
2) Neumann E., Psicologia del profondo e nuova etica, Moretti e Vitali, Bergamo, 2005, p. 85.
3) Zoja L., (a cura), Jung e Neumann, Psicologia analitica in esilio. Il carteggio 1933-1959, Moretti e Vitali, Ber-

gamo, 2005, p. 85.
4) Riedl I., L’anima dell’immagine, Magi, Roma, 2004, p. 18,20.
5) Testa F., Il vento delle parole, Iod, Napoli, 2017, p. 30.
6) Jung E.-Von Franz M.L., (1960), La Psicologia del Graal, Tranchida, Milano, 2002, pp. 53-54.
7) Jung C.G., Liber Rosso, S. Shamdasani (a cura di ), Boringhieri, Torino,2010, p. 270.
8) Jung C.G., in, Opere, Vol. X, tomo 2, Boringhieri, Torino,1986, p. 4.
9) Jung C.G., in, Opere, Vol. X, tomo 2, Boringhieri, Torino, 1986, pp. 18- 27.
10) Corbin H., Preludio per una carta dell’immaginale, in Riv., L’Immaginale, 4/85, Unicorno, Lecce, p. 11.
11) Jung C.G., (a cura di),W.McGuire-R.F.C.Hull, Jung Parla, Adelphi, Milano, 1995, p. 73.

* * *

Ferdinando Testa



1 - 2019 163Εíρήnη, Eiréne

Pasqualino Ancona
Riflessioni conclusive al Convegno

Ogniqualvolta, come analisti junghiani, riflettiamo su un fenomeno sociale, 
tentiamo di trasferire il nostro modo di lavorare con il paziente, ritrovando 

una sintonia che nell’agire convulso quotidiano spesso scompare.
Se arriva un paziente che mi racconta con enfasi e particolare emozionalità di 

aver litigato con la sua partner o con un suo amico tento di elaborare insieme a 
lui le sue proiezioni di Ombra, la sua conflittualità di una parte, forte della con-
vinzione che fare pace con questa parte significa andare avanti nel suo progetto di 
conoscenza ed, in senso più ampio, individuativo.

La potenza di questo modo di procedere nella pratica clinica è per noi una 
convinzione radicale.

Ma poi nell’agire quotidiano, nella famiglia, nel gruppo, nella società, perdia-
mo automaticamente questa capacità riflessiva e riappacificante. Vediamo nemici, 
ostacoli, perdiamo la fiducia nel prossimo, non vediamo il nemico dentro di noi, 
ci lasciamo andare a commenti critici, a rabbie convulsive, ad invettive incontrol-
late.

Proiettiamo parti della nostra Ombra in chi ci sta attorno senza un minimo di 
consapevolezza.

Dal 2013, quando il gruppo siciliano ha organizzato il Convegno Nazionale 
del CIPA a Palermo, si è aperta una bella e profonda riflessione su ciò che qual-
cuno ha denominato “L’altro siamo noi”.

Questa riflessione ci permette di recuperare gli spazi di riflessione, di riappro-
priarci di parti di Ombra e ci fa essere migliori come gruppo, propositivi per il 
sociale, aperti alla diversità, ai tanti drammi sociali a cui assistiamo, nel tentativo 
di dare un messaggio forte e chiaro.

Dove c’è guerra c’è proiezione dell’Ombra, vedere e creare il cattivo ed il ne-
mico è un tentativo maldestro ed immaturo di scrollarci di una parte di noi che 
non amiamo per inseguire la strada del potere e non quella dell’anima.

Grazie a Franco La Rosa con la giornata sulla pace siamo riusciti ancora una 
volta a prendere in considerazione gli ultimi, gli umili, i diversi, riappacificandoci 
soprattutto con noi stessi e dando un messaggio come gruppo.

Essere analista non è saper usare una tecnica ma avere una particolare weltan-
schauung che può indirizzarci al meglio nel nostro modo di essere individui che 
vivono in un contesto sociale particolarmente problematico dove la guerra tra 
ricchi e poveri, tra bianchi e neri, tra cristiani e musulmani, tra orientali ed occi-
dentali e così via è un tentativo perverso di scindere un’umanità indivisa.

Riflessioni conclusive al Convegno



 1 - 2019164 Εíρήnη, Eiréne



1 - 2019 165Εíρήnη, Eiréne

Art & Psyche in Sicily

UN PONTE ATTRAVERSO LA PSICHE:
IMMAGINAZIONE E MANIPOLAZIONE 
DELL’ARGILLA COME VIA ALLA CREATIVITÀ

Carlo Melodia

Introduzione

La realtà simbolica, cioè il frutto delle funzioni psichiche che riescono a tra-
durre in immagini la sintesi di complesse elaborazioni dei temi che la vita ci 

offre e ci impone, è di difficile concettualizzazione, tanto che i modelli teorici 
provano spesso ad accennarvi salva senza poterne tradurre l’esperienza in termini 
psicologici razionali coerenti e soddisfacenti. I termini immaginazione e creatività 
sono, per lo stesso motivo, più simbolici che concettuali: essi traducono infatti 
un’esperienza più spontanea che causale, in cui l’Io di chi cerca di entrare in 
contatto con tali funzioni non può attivarle direttamente, ma solo mettersi in una 
condizione che le possa attivare. Di fatto questi tentativi possono fallire o produr-
re dei risultati deludenti o opposti a quelli sperati. Anzi più in analisi verifichiamo 
la comparsa di immagini impreviste o, addirittura, inquietanti e più possiamo 
essere certi dell’origine inconscia e incontrollabile di esse. 

Che senso ha avuto proporre per il Convegno Art & Psyche di Siracusa un’e-
sperienza di gruppo basata sulla manipolazione dell’argilla per dare corpo alle 
figure emerse da una breve esperienza di immaginazione guidata con cui do inizio 
alle attività del gruppo?

Questa è un’attività che propongo da più di venti anni in diversi contesti 
di formazione e insegnamento per permettere agli studenti di diverse scuole e 
gruppi di formazione psicoanalitica, junghiana e non, per favorire la conoscenza 
dell’immaginazione e della creatività attraverso l’esperienza personale e diretta 
dei fenomeni psichici ad esse conseguenti, piuttosto che attraverso farraginosi e 
spesso inefficaci tentativi di concettualizzarli. All’inizio devo ammettere che ha 
prevalso la mia curiosità: volevo capire se l’esperienza da me compiuta in tal senso 
durante la mia formazione all’Istituto Jung di Zurigo, attraverso il disegno, po-
teva realizzarsi con un coinvolgimento ancora più marcato della realtà corporea, 
attraverso un vissuto multisensoriale. Così, partendo dal mio piacere personale 
nel manipolare un materiale plasmabile e naturale come l’argilla, sono arrivato a 
codificare un metodo per attivare la funzione trascendente sia in persone in for-



 1 - 2019166 Εíρήnη, Eiréne

mazione analitica, e coinvolte nell’attività clinica con pazienti, sia con partecipan-
ti interessati alla psicologia analitica o all’arte, ottenendo sempre di coinvolgerle 
nella scoperta degli effetti che autenticamente si producono in ognuno quando 
il contesto è favorevole e l’Io di chi partecipa accetta l’umiliazione di subire gli 
effetti di forze ad esso estranee e di porsi di fronte con curiosità, accettazione e 
rispetto ai frutti che ricavano da questa attività.

Il gruppo
Le sovrastrutture culturali e intellettuali che caratterizzano frequentemente 

gli studenti delle scuole di specializzazione in psichiatria e psicoterapia, come 
ho potuto constatare nel corso delle mie esperienze di analisi personale e for-
mativa, rendono particolarmente difficile l’approccio alle esperienze espressive. 
Ho però constatato che la condivisione di tali esperienze in gruppo rende, anche 
in contesti tra loro molto diversi, più facilmente accettabile l’adesione alla mia 
proposta di un esperimento immaginativo. Il gruppo di “pari” crea infatti una 
matrice simbolica tanto più efficace, quanto più i partecipanti riconoscono punti 
di convergenza nelle loro motivazioni e finalità, che li hanno spinti a partecipare.

A questo scopo, anche all’inizio del seminario proposto a Siracusa, ho inaugu-
rato le nostre attività con un giro in cui ogni partecipante ha condiviso il proprio 
nome e, in breve, proprie esperienze e aspettative in questo ambito. La particola-
rità del gruppo sperimentato durante il convegno di Art & Psyche è stata la pre-
senza di due sottogruppi, uno anglofono, l’altro Italiano, che sono però riusciti 
ad amalgamarsi fin dalle prime fasi, parlando lentamente e con i gesti, attivando 
in questo modo, fin dal principio, l’ascolto del corpo.

Due momenti dell’attività di manipolazione dell’argilla durante il seminario esperienziale.

Carlo Melodia



1 - 2019 167Εíρήnη, Eiréne

Dopo questa fase introduttiva, che permette di creare una comunicazione pre-
valentemente emotiva, inibendo le domande e le osservazioni di tipo razionale e 
privilegiando le idee legate a paure, desideri, timori, curiosità che caratterizzano 
un seminario esperienziale, ed in particolare questo che utilizza una breve fase di 
immaginazione guidata.

L’immaginazione guidata
L’esperienza immaginativa è stata centrale nel workshop descritto in questa 

esposizione, sia attraverso la seconda fase, quella guidata, sia durante la terza fase 
libera espressiva. 

L’immaginazione guidata vera e propria è stata preceduta dalla messa in con-
dizione: ho chiesto a tutti di trovare una postura corporea che permettesse loro di 
rilassare il corpo e di poter restare per qualche minuto ad occhi chiusi senza dif-
ficoltà o disagio. Solo quando mi hanno dato ciascuno di loro un feedback, li ho 
fatti concentrare sul loro respiro, sul rilassamento dei diversi distretti muscolari 
e articolari ed infine sulla inibizione di ogni altra attività mentale indirizzata, fino 
a ottenere la visualizzazione ad occhi chiusi di un campo visivo vuoto e oscuro, 
salvo un’immaginaria linea di luce tenue e rilassante lungo l’orizzonte.

Raggiunta questa condizione, segnalatami da ognuno con un piccolo cenno 
della mano, ho dato ai partecipanti una serie di indicazioni perché si potesse svi-
luppare un incontro con un complesso connesso con il campo archetipico del Sé. 
In questa, come nelle molte esperienze con altri gruppi che l’hanno preceduta, i 
miei suggerimenti sono espressi attraverso poche parole, selezionate per la loro 
neutralità, in modo, cioè, che l’immagine si sviluppi secondo un motivo comune 
a tutto il gruppo, ma con caratteristiche originate dalla storia e dall’esperienza di 
ogni partecipante.

Proponendo la mia guida in Inglese e in Italiano ho suggerito che l’interlocu-
tore dell’Io esplorante emergesse dall’oscurità attraverso le onde del mare, ispi-
randomi come sempre all’ambiente reale, data la forte caratterizzazione in questo 
senso della sede congressuale, che sorge su una penisola che chiude a sud il porto 
naturale di Siracusa, di fronte a quella di Ortigia. Ho lasciato indefinita la figura, 
salvo per l’età genericamente definita anziana, in modo da polarizzare l’esperien-
za nell’area del Senex, e di un elemento che andavo definendo nel corso della 
visualizzazione: un contenitore con un regalo per il partecipante.

Il tono rilassato e rassicurante della voce guida, insieme alla connotazione po-
sitiva di un dono portato dalla figura inconscia, hanno la funzione di polarizzare 
l’esperienza immaginativa sul versante integrativo ed evolutivo del Sé, riducendo 
il rischio di comparsa di elementi immaginali derivanti da complessi dissociati, 
difficilmente gestibili nel contesto.

Un ponte attraverso la psiche: immaginazione e manipolazione dell’argilla come via alla creatività



 1 - 2019168 Εíρήnη, Eiréne

L’immaginazione plastica
Condotti insieme tutti i partecipanti, grazie ai piccoli gesti della mano con 

cui mi segnalavano il raggiungimento di ogni fase, a visualizzare il regalo conte-
nuto in ciò che l’interlocutore immaginale aveva loro affidato, li ho riportati alla 
condizione di veglia chiedendo loro di trattenersi dal raccontare al gruppo o a 
singoli partecipanti, quanto avevano appena visto durante la breve trance. Ho 
invece proposto loro di prendere dell’argilla che offrivo secondo la quantità che 
mi chiedevano, e di plasmare con le mani, o con dei semplici arnesi messi loro a 
disposizione per lo scopo, l’oggetto con o senza il contenitore, a seconda di quan-
to loro stessi ritenessero indispensabile. 

L’invito a non scambiare con gli altri troppe parole, salvo quelle necessarie per 
ottenere occasionali collaborazioni, come il farsi passare uno strumento o dell’al-
tra argilla, aveva lo scopo di ridurre per il momento l’attivazione delle funzioni 
verbali e favorire il mantenimento della concentrazione sulle percezioni visive, 
tattili e propriocettive connesse con le azioni connesse con il plasmare nell’argilla 
quanto la loro determinazione a stabilire un contatto con le aree inconsce della 
propria psiche aveva fatto emergere durante lo stato di coscienza ridotto attraver-
so la trance. Devo aggiungere un’osservazione personale: in occasione del semina-
rio di Art & Psyche ho avuto conferma, come in tutte le altre esperienze simili che 
ho proposto in contesti pur molto diversi tra loro, del grado di concentrazione 
raggiunto dagli adulti in un’attività così diversa e creativa da quelle che svolgono, 
grazie ad un Io adattativo, nelle loro vite quotidiane che li trasfigura da una fase 
all’altra dell’esperienza, donando loro l’apparenza di bambini entusiasti del gioco 
a cui stanno partecipando. Sui loro volti si alternano curiosità per ciò che vedono 
apparire dall’argilla sotto l’effetto delle loro stesse mani, sorpresa per le fantasie 
che minuto dopo minuto si associano nelle loro menti alle figure che emergono 
davanti ai loro occhi aperti, soddisfazione per quanto sono riusciti ad ottenere 
dalle loro mani, al posto della sfiducia con cui mediamente si erano accostati al 
gioco durante la fase di autopresentazione.

La condivisione
Quando tutti i partecipanti hanno smesso di lavorare la loro argilla, guar-

dando la propria opera e curiosando tra quelle degli altri, ho proposto loro di 
condividere quanto ottenuto manipolando l’argilla con gli altri partecipanti. Ho 
lasciato anche in questa occasione, come nelle altre simili, ad ognuno di decidere 
se e quando “offrire” al gruppo il frutto della propria creatività inconscia e se 
raccontare o no, anche se di solito accade sempre, quanto era avvenuto dietro i 
loro occhi chiusi.

Carlo Melodia



1 - 2019 169Εíρήnη, Eiréne

Chiarisco che in questa fase chiedo l’autorizzazione di fotografare i lavori 
mentre vengono condivisi e mi faccio autorizzare a usarne le immagini per scopi 
scientifici e formativi, come è il caso di questo articolo, e non tutti condividono e 
accettano. In queste immagini vediamo le differenze morfologiche: un cubo dai 
contorni e dalle proporzioni quasi perfette è l’immagine che un artista ha voluto 
condividere per rappresentare il suo dono, cioè un blocco di pietra che “galleg-
giava” sulle onde perché lui potesse scolpirlo, dall’altra una figura umanoide ap-
pena abbozzata e che sembra il momento di un’evoluzione personale già avviata, 
ma lungi dal poter essere considerata terminata.

Immagini dal profondo
Nei seminari di “clay-handling”, da me realizzati come questo a Siracusa, salvo 

le differenze di ispirazione legate a fattori ambientali, la condivisione che pure 
trova nel gruppo una sua fine, può simbolicamente non avere fine, tanto che que-
sto mio contributo può essere considerato la sua prosecuzione in una forma di-
versa. Va considerato cioè che il prodotto creativo è individuale, ma si genera in 
un contesto, in questo caso gruppale, e nell’interazione con altri soggetti, incluso 
il conduttore, sia a livello cosciente, e più esplicito, sia a livello inconscio e più 
nascosto e incomprensibile. Riporto quindi (nella pagina seguente) due immagini 
che possiamo considerare come emblemi di quanto appena affermato sull’intera-
zione.

Nella prima un guscio di noce contiene al suo interno un embrione di sirena, 
dalla coda ittiforme. Un contenitore di origine vegetale da vita quindi attraver-
so un picciolo/cordone ombelicale ad una creatura mitologica dalle fattezze per 

Un ponte attraverso la psiche: immaginazione e manipolazione dell’argilla come via alla creatività



 1 - 2019170 Εíρήnη, Eiréne

metà umane. Il nutrimento che potrà far evolvere questa figura arriva alla testa, 
è quindi molto forte, se pure ce ne fosse stato bisogno, il riferimento psicologico 
all’integrazione che questa immagine vuol porre in essere. Nella seconda al centro 
della scena il contenuto è rappresentato da due anelli intrecciati, due fedi nuziali 
assolutamente inscindibili, contenuti in una conchiglia che a sua volta è contenu-
ta in elegante cestino di vimini intrecciato. Di nuovo elementi animali e vegetali, 
provenienti dal lavoro dell’uomo o direttamente dalla natura che contengono un 
simbolo di nozze spirituale. Tutti questi elementi che rimandano alla conjunctio 
riportano a diversi livelli e con diversi riferimenti la potenzialità dell’integrazione 
tra elementi apparentemente provenienti da regni diversi.

Il Sé, come principium individuationis, pare rivelarsi attraverso questi doni 
come infinita capacità di generare ponti tra diverse parti dell’individuo e tra di-
versi individui, pur nelle loro differenze storiche, linguistiche, personali e psico-
logiche. Che abbia una realtà fisica o metafisica l’anima mundi pare dispiegare le 
sue ali immaginative e farci sentire all’interno di un processo evolutivo continuo.

Il seminario esperienziale di immaginazione plastica con l’argilla all’interno 
del contenitore di Art & Psyche sembra allora un dono per superare le differenze 
culturali, formative e di scopo rivitalizzando l’esperienza della creatività attraver-
so la ricerca dell’immagine.

Carlo Melodia



1 - 2019 171Εíρήnη, Eiréne

‘IL COMPLESSO DI ISMENE’
Adele Falbo

Introduzione

‘(…) a woman must have money and a room of her own
 if she is to write fiction’

‘Se vuole scrivere un romanzo una donna
deve avere del denaro e una stanza tutta per sé’

Virginia Woolf

Lo spettacolo ‘Il Complesso di Ismene’ è nato dalla volontà di raccontare la 
violenza contro le donne. La drammaturgia ha un presupposto teorico: la 

Psicologia Analitica di Carl G. Jung. Il racconto è incentrato sulle dinamiche 
intrapsichiche della donna che subisce i maltrattamenti. 

Una donna che si lascia maltrattare, spesso è stata un bambina maltrattata, 
per questo è importante far emergere le premesse psichiche che costringono i 
rapporti e le donne a situazioni svalutanti e distruttive. Da queste premesse si è 
sviluppato il lavoro teatrale.

La psiche della donna si fa teatro: le dinamiche interne diventano azioni sceni-
che e i diversi aspetti di una personalità inconscia, i personaggi in scena. 

Questo spettacolo vuole parlare di ‘inconscio’, ciò che di noi stessi ignoriamo, 
non sappiamo, non abbiamo imparato a conoscere, nel bene e nel male. 

La protagonista della piece teatrale, Ismene, è ignara di se stessa, irriducibil-
mente aggrappata a delle scelte convenzionali e non vitali. 

In quel ciclo infinito, non solo naturale, ma soprattutto simbolico, che alterna 
morte e rinascita, bene e male, il male deve essere visto come spinta evolutiva 
individuale, non come una privatio boni. Il punto centrale del viaggio interiore di 
Ismene è guardare quello che ha sempre rifiutato di vedere, il suo dolore.

La forza per venire fuori da una situazione mortifera, si trova all’interno, 
nell’inconscio, così che ogni fine coincida con un nuovo inizio.  La riflessione 
dall’interno resta premessa indispensabile e lo spettacolo teatrale è un contributo 
in tal senso, la volontà è proprio quella di far luce sulle premesse inconsce.

‘Il complesso di Ismene’ incontra la tragedia greca, di fatti non solo nel nome: il 
personaggio di Ismene, è incapace di scelte consapevoli sia in questo dramma sia 
nella tragedia greca, che porta il nome del suo opposto psichico, sua sorella, ‘An-
tigone’. Le due giovani sorelle, nella tragedia greca di Sofocle, si incontrano e nel 
loro dialogo, Ismene risponde alla richiesta di Antigone di aiutarla nella sepoltura 



 1 - 2019172 Εíρήnη, Eiréne

del fratello, trasgredendo all’ordine del sovrano Creonte, pena la morte, dicendo:

“Considera tu ora di quale morte più atroce moriremmo noi abbandonate,
se trasgrediremo il comando, la legge di un sovrano...”

“Ma soprattutto conviene ricordare che noi siamo donne…” 
...

“La realtà, eccola. Potrei tagliare, cucire. Che porterei di nuovo io?”

 Carl G. Jung considera il teatro come il contenitore per elaborare e compren-
dere i complessi psichici estesi sul piano sociale. Questa riflessione è coerente 
con l’origine del teatro in Grecia. Il teatro in Grecia nasceva per educare il suo 
popolo, non imprigionandolo in dogmi, ma mostrando loro cosa l’animo umano 
poteva fare. Nelle rappresentazioni, la volontà era di portare in teatro quello che 
non doveva succedere nella Polis.

La psiche della donna si fa teatro per promuovere una comprensione dell’ele-
mento tragico e terribile che abita i rapporti di coppia violenti. 

Alcune delle domande che abbiamo voluto esplorare attraverso i complessi 
della protagonista, sono:

Il male lega più del bene?
Perché le donne si legano a chi le fa del male?

Ancora oggi molte donne emancipate e molte donne vittime di un retaggio 

Adele Falbo



1 - 2019 173Εíρήnη, Eiréne

culturale di stampo patriarcale, subiscono le svalutazioni del partner. 
Amore, odio e violenza in questi contesti diventano equivalenti, questo testo, 

se pur drammatizzato, vuole essere un’analisi – condotta secondo il modello della 
Psicologia Analitica Junghiana – di quello che sta accadendo in seno ai rapporti 

‘Il complesso di Ismene’



 1 - 2019174 Εíρήnη, Eiréne

di coppia, per dare uno strumento in più alla comprensione di un fenomeno irra-
zionale come la morte delle donne per mano del loro partner.

Dal testo teatrale è nato un saggio nel 2017 Il Complesso di Ismene – io mi 
salvo da sola, edito da Vivarium, che raccoglie le varie voci che dopo lo spettacolo 
hanno generosamente commentato il fenomeno della violenza contro la donna. 

Il testo teatrale nasce da una lunga esperienza in ambito teatrale e nella ria-
bilitazione sociale, come teatro-terapeuta, che mi ha permesso di comprendere 
profondamente quanto educativo e trasformativo possa essere il linguaggio tea-
trale. L’origine del teatro si confonde con le antiche manifestazioni religiose, in 
cui venivano rappresentati i riti di morte e rinascita in una dinamica di ‘come 
se’. Oggi come allora il ‘come se’ permette di vivere una determinata esperienza 
incorniciata all’interno di un complesso di regole, lo spazio, il tempo, il racconto, 
dando l’opportunità allo sviluppo di eventi emotivi veri ma controllati. Il teatro 
consente di dar vita in forma fisica ai racconti, giocati in un spazio definito e in un 
tempo definito. Anche solo in una fase di training teatrale, di formazione teatrale, 
i vissuti più profondi e difficili possono essere praticati senza che questi diventino 
traumatici e permanenti, perché il gioco ha un inizio e una fine, il testo, lo spazio 
scenico e la relazione con i compagni in scena funzionano da io vicarianti, con-
nettono l’esperienza attoriale alla realtà del qui e ora. Non solo il teatro fa bene a 
chi lo pratica, ma è benefico anche verso chi lo fruisce, il senso di comunione che 
si crea in un teatro durante lo spettacolo crea delle condizioni di apprendimen-
to simbolico al momento ineguagliato. L’afflato, la condivisione di un’esperienza 
sono valori umani archetipici: se si prova a immaginarsi nella penombra di una 
sala teatrale di fronte a degli attori che recitano, o di fronte a un piccolo schermo 
di telefonino a guardare un thriller, proviamo a stare con le sensazioni prodotte da 
questa immaginazione attiva, la risposta sta nella sensazione, la prima conferma 
il mondo di relazione in cui siamo inseriti fin dal concepimento, l’altra la esclude 
costringendo il fruitore ingenuo a una continua ripetizione; non basta una serie, 
e non esiste più l’attesa tra una puntata e l’altra, ci si chiude nei fine settimana in 
casa a guardare tutte le puntate da soli. 

Per parlare di violenza di genere ho utilizzato il dialogo teatrale che si sviluppa 
drammaturgicamente come dialogo interiore. Partire da sé come premessa e atto 
di responsabilità e arrivare al sociale facendo parlare gli archetipi e riportandoci 
a un passato comune che ridona senso all’esistenza.

Adele Falbo



1 - 2019 175Εíρήnη, Eiréne

Recensioni
La nostra cultura ideologica, soggettivistica ed egocentrata, ci conduce 
inevitabilmente a ricercare oggetti di interesse, e di relativa ricerca, 
prioritariamente orientati al personale interesse. Ciò ha provocato, nel 
nostro panorama culturale, una indagine particolarmente specialistica 
e specializzata: le belle menti alla Goethe, o anche alla Hesse, che 
spaziavano la propria indagine in tanti campi del sapere, sono ormai 
scomparse, a favore di indagini altamente specialistiche, ma prive di 
panorami correlati. 
Poi all’improvviso compare, per le Edizioni Ma.Gi. di Roma, 
l’ultimo libro di Claudio Widmann sull’Archetipo giovanile, che ti 
fa ricredere su tale orientamento culturale vigente, e apre orizzonti 
del tutto inaspettati. Pur coscienti che il nostro collega si è sempre 
dimostrato un pozzo di cultura e di indagine clinica, in questo volume 
ha superato se stesso: Widmann indaga gli anni sessanta e settanta 
alla ricerca di una amplificazione di un archetipo che imperversava 
a quei tempi: il Puer. Mi correggo: la rarità dell’indagine del volume 
è giustificata sul fatto che il pensiero psicologico dell’autore non si 
incentra sul Puer, bensì sull’Archetipo Giovanile, ben più sapido 
e prezioso del ormai riciclato Puer stesso. Seguendo una lettura a 
360 gradi, come ha fatto Hesse nel “Gioco delle Perle di vetro”, il 
volume scarnifica il Novecento indagando i campi politici, sociologici, 
psicologici, culturali, letterari nel pre, durante e post il “68”. Non 
solo: la cultura giovanile viene indagata non nella piccola Italia post 
bellica, ma in un ventaglio esperienziale che attraversa l’America di 
Kerouac, il Vietnam, la Polonia e la Cecoslovacchia, i Moti di Luther 

King ma anche Fidel Castro e il Che Guevara. Con grande saggezza Widmann scorpora il Puer dal Senex, 
binomio indagato da Hillman, che aveva ormai creato una icona junghiana stereotipata, e accede ad un criterio 
archetipico ben più sapido ed intrigante come quello dell’archetipo giovanile, che non si esaurisce appunto nella 
dialettica bipolare, ma procede verso una indagine multiculturale di ampio respiro; anticonformismo, ribellione, 
sesso, femminismo, coscienza spesso sono introdotti dai testi delle canzoni in voga nel ‘68, per rileggere le 
ideologie vigenti e vissute con gli occhi dei giovani del maggio parigino. Gli Champs-Élysées si coniugano con 
Trento, e in tal modo l’indagine di Widmann acquista il merito di fornire l’esempio migliore del concetto di 
Campo Psicologico della Von Franz!
Crescita, nascita e depotenziamento della psicologia giovanile sono studiate sia da un punto verticistico e 
orizzontale, e la trascendenza giovanile in questo libro acquista senso e ricchezza: il limite sempre individuato 
dalle indagini esclusivamente sociologiche o politiche o psicologiche, mai correlate tra di loro, nel lavoro di 
Widmann perde il settorialismo e i suoi limiti e acquista senso e significato: il nostro collega coniuga psicologia 
analitica ed antropologia, e al termine del volume fornisce un afflato di speranza, di apertura verso una coscienza 
individuale, verso quello che Jung stesso auspicava come “autorealizzazione”.
Insomma, in vecchiaia, ormai stufo di libri triti e ritriti sui pochi spunti junghiani, privi di nuovi orizzonti 
analitici, quando ormai leggo sempre meno di junghismo e sempre più di romanzi, questo libro di Widmann mi 
è giunto tra le mani come un gioiello prezioso che mi fa dire: che bello! Sono junghiano!
Grazie Claudio Widmann!!!

Giancarlo Magno

Claudio Widmann 
C’era un ragazzo che come me 
L’eternità breve dell’archetipo giovanile
Ma.Gi. Edizioni (Roma) 2017



 1 - 2019176 Εíρήnη, Eiréne

Questo libro esamina l’importanza e la continua rilevanza di 
Memoria del futuro nel comprendere e applicare il lavoro di Bion alla 
psicoanalisi contemporanea. Bion ha continuato a innovare per tutta 
la sua vita, ma questo suo testo è stato ampiamente trascurato.
Concentrarsi su Memoria del futuro non è solo di profondo interesse 
per la biografia dell’autore, o anche in funzione di una migliore 
comprensione dei suoi concetti teorici, ma può anche essere 
considerato, a tutti gli effetti, il capitolo finale di un’ingegnosa impresa 
creativa. Mentre da alcuni è stata pensata come la prova della presunta 
senilità di Bion, questo libro sfida questa prospettiva, sostenendo che 
rappresenta l’ultima sfida che ha lasciato all’Istituzione psicoanalitica. 
In ogni capitolo, gli autori del testo, curato da Civitarese, esplorano 
questa considerazione che Memoria costituisce una parte essenziale 
della teoria di Bion, e che in essa si stabilisce un nuovo paradigma 
psicoanalitico “estetico”.
Con una lista internazionale di autori illustri, questo è un libro 
chiave per tutti gli analisti interessati a una comprensione completa 
del lavoro di Bion. In particolare, il testo offre un interessante 
contributo di Mauro Manica, in cui “partendo dal confronto tra 
il Libro Rosso di Jung e la trilogia di Memoria del futuro di Bion, 
l’autore propone l’ipotesi che, analogamente a quanto avviene per 
la personalità individuale – dove l’eruzione di esperienze sommerse 
ci confronta con l’affiorare di parti della mente non completamente 
nate, o precocemente abortite, per il fatto di non aver trovato spazio 
per esistere dentro la mente dell’oggetto – sembrano esistere anche 

modelli e teorie che, non avendo trovato sufficiente spazio nella mente di Freud e dentro la mente della comunità 
scientifica da lui creata, sono sprofondate in sotterranei e catacombe della concettualizzazione psicoanalitica. 
Nella riflessione junghiana sembra che siano così affiorati quei contenuti scissi o dissociati, e sommersi nel 
pensiero freudiano originario, che anticipavano i più attuali sviluppi della psicoanalisi: una ulteriore prospettiva 
sull’inconscio che, accanto all’essere costituito dal deposito di ricordi infantili rimossi, poteva affacciarsi 
sull’infinito (Matte Blanco, 1975), essendo animato da una pulsione alla verità (Bion, 1977b), da una pulsione 
alla rappresentazione (Bollas, 2009) e da una pulsione alla conoscenza (Ogden, 2011). Attraverso Jung, questo 
lascito ereditario potrebbe essere stato assunto dal Bion di Memoria del futuro. Vi sono, infatti, sorprendenti 
congiunzioni tra il pensiero junghiano e quello bioniano. Ad esempio, ci sono plausibili ragioni per poter 
pensare che l’ignoto junghiano sia stato assorbito dalla riflessione di Bion nel concetto vuoto di O e nella sua 
definizione numinosa: affascinante e tremenda. Ma nella versione bioniana, il concetto di O, dell’ignoto, sembra 
essersi esteso, consentendo un’evoluzione del modello di mente a cui riferirsi. Ampliando e oltrepassando le 
concezioni freudiane e junghiane, Bion sembra essere riuscito a concepire una mente che non solo si affaccia sul 
rimosso e sul numinoso, ma che è costretta a confrontarsi, sin dalle origini, anche con il nulla di O: l’assenza di 
significato, lo zero, la nientità (la nothingness).

Francesca Picone

Bion and Contemporary Psychoanalysis: 
Reading a memoir of  the Future.
Giuseppe Civitarese (a cura di), 
Routlegde Ed., 2017.



1 - 2019 177Εíρήnη, Eiréne

(dalla IV di copertina)

Il libro raccoglie i contributi di diversi studiosi intorno al tema del 
Libro Rosso di C. G. Jung, e invita a riflettere su tematiche che 
toccano l’Anima individuale e l’Anima del mondo. È una chiave, 
questo volume, che apre con delicatezza e umiltà, lo scrigno prezioso 
del Libro Rosso; esplora la molteplicità dei suoi Volti con la coscienza 
che, di fronte ad un’opera di tale valore, il compito che spetta allo 
studioso della Psiche nella sua totalità è arduo e complesso. Questo 
volume è un seme piantato nella terra della conoscenza dei simboli, 
delle immagini, dei miti, partendo dalla vita personale di Jung e 
dalle sue contraddizioni come uomo e studioso, con lo scopo di 
stimolare il senso della ricerca in un mondo che, mai come oggi, pone 
continue domande riguardo all’esistenza umana. Aprire lo scrigno 
del Libro Rosso, comporta innanzitutto una riflessione sul mondo 
interiore di ognuno, vera e propria pietra angolare da cui partire per 
comprendere il mondo dell’Altro: questa consapevolezza si snoda in 
maniera sinuosa e danzante lungo i sentieri dei Volti del Libro Rosso.

I Volti del Libro Rosso
a cura di Ferdinando Testa,
IOD Edizioni, 2018.





1 - 2019 179Εíρήnη, Eiréne

Schede biografiche / Biography

Pasqualino Ancona, Psichiatra, Direttore del Reparto di Psichiatria del Servizio Sanitario 
Nazionale di Catania, già Segretario dell’Istituto Meridionale del CIPA, in atto Vicepresidente del 
CIPA, membro IAAP.
Pasqualino Ancona, Psychiatrist, Director of Psychiatric Unit of National Health Service, Catania, 
Past Director of CIPA Southern Institute, now Vice president of CIPA, IAAP member.

pasqualino.ancona2@virgilio.it

Outayl Binous, Psichiatra dal 2001, membro del gruppo tunisino di psicologia analitica dal 1999 e 
Psicologo Analista dal 2015, Formatore in Somatoterapia.
Outayl Binous, Psychiatrist installed in liberal since 2001, part of tunisian group of analytic 
psychology since 1999, and psychoanalyst since 2015, trainer in body mediation therapy.

outayl@hotamil.fr

Daniele Borinato, Medico, Psichiatra, Psicologo analista, docente con funzioni di training, Socio 
CIPA Ist. Meridionale e IAAP, vive e lavora tra Palermo e Catania, anche come psicoterapeuta di 
gruppo. Sua particolare area di interesse è il cinema in psicoanalisi.
Daniele Borinato, MD, Psychiatrist, Analyst Psychology with Training function of CIPA Southern 
Institute, IAAP Member. He lives and works in Palermo and Catania, where he works also as group 
expertise. His particular area of interest is Psychoanalysis and Cinema.

borinatodani@gmail.com

Giuseppe M. Buffa, Medico, Neuropsichiatra infantile, Psicologo analista CIPA Istituto per l’Italia 
Meridionale. Membro IAAP. Esperto di agopuntura. Lavora presso il CEDIAL, Centro per i 
Disturbi del Comportamento Alimentare dell’ASP di Palermo, dove vive. Ha sottoscritto, insieme 
a Lia Iacoponelli, per l’Ordine dei Medici e dei Chirurghi della Provincia di Palermo, il Pledge to 
Peace presso il Parlamento Europeo a Bruxellex, da cui è scaturito il Progetto “Medicina per la 
Pace”.
Giuseppe M. Buffa MD, Developmental Neuropsychiatrist, Analytical Psychologist CIPA 
Southern Institute. IAAP Member. Acupuncture expert. He works at the CEDIAL, Center for 
Food Behavior Disorders at Palermo ASP, where he lives. He has signed, with Lia Iacoponelli, 
for the Order of Physicians and Surgeons of the Province of Palermo, the Pledge to Peace at the 
European Parliament in Bruxellex, from which the Project “Medicine for Peace” is originated.

gmbuffa@gmail.com

Davide Camarrone, Giornalista Rai a Palermo, che coniuga l’impegno sociale con l’attività 
di scrittore. Direttore del Festival delle Letterature Migranti, che si svolge a Palermo da diversi 
anni. Ha pubblicato numerosi romanzi, tra i quali Questo è un uomo, e alcuni reportage letterari, 
vincendo il premio Kaos con Lampaduza, Sellerio, in cui racconta come l’Isola sia divenuta, per 
qualche tempo, capitale dell’accoglienza e dei diritti umani nel Mediterraneo.
Davide Camarrone, Rai journalist in Palermo; he combines social commitment with writing activity. 
Director of the Festival of Migrant Literature, which has been held in Palermo for several years. He 
has published numerous novels, including This is a man, and some literary reportages, winning the 
Kaos award with Lampaduza, Sellerio, where he tells how the island has become, for some time, the 
capital of hospitality and human rights in the Mediterranean area.

dcamarrone@gmail.com

Marisa D’Arrigo, Psicologa analista di formazione junghiana. Accanto al lavoro più prettamente 
clinico, si occupa di genitorialità e dell’accompagnamento psicologico delle coppie che 
intraprendono un percorso di PMA (Procreazione Medicalmente Assistita). Oltre a numerosi 
articoli, ha scritto: con P.Cavalleri Diventare famiglia L’esperienza adottiva , CdG Pavia 2003; Se i 
bambini non arrivano L’esperienza della sterilità, Liguori Napoli 2008; con S.Sansone, La famiglia 
nello sguardo dei bambini, Mediserve, Milano 2012 ed ha curato (con S. Lucariello e P. Miele 
Caccavale) il volume Sviluppo e Famiglia,  2010. 



 1 - 2019180 Εíρήnη, Eiréne

Marisa D’Arrigo, Psychologist and Jungian training analyst. Alongside the more purely clinical 
work, she deals with parenting and the psychological accompaniment of couples who undertake a 
journey of PMA (Medically Assisted Procreation). In addition to numerous articles, she wrote: with 
P. Cavalleri Becoming a family The adoptive experience, CdG Pavia 2003; If children do not arrive 
The experience of sterility, Liguori Naples 2008; with S. Sansone, The family in the eyes of children, 
Mediserve, Milan 2012 and edited (with S. Lucariello and P. Miele Caccavale) the volume Sviluppo 
e Famiglia, 2010.

    marisadarrigo2@gmail.com

Livia Di Stefano, Membro ordinario del CIPA - Istituto per l’Italia Meridionale e la Sicilia - e 
dello IAAP, da anni si occupa delle relazioni psiche-soma lavorando presso strutture ospedaliere 
pubbliche e private. Esercita la libera professione ed è impegnata in ambito clinico-riabilitativo con 
pazienti psicotici. Studiosa delle immagini nell’ambito dell’arte e della letteratura e del rapporto tra 
psicologia e spiritualità, promuove ricerche, conduce gruppi formativi in tali ambiti. Fa parte del 
Comitato di Redazione di Enkelados – Rivista Mediterranea di Psicologia Analitica. È autrice di 
diversi articoli su tematiche inerenti la malattia come trasformazione, il femminile e l’Anima. Vive 
e lavora a Catania
Livia Di Stefano, Ordinary member of CIPA Southern Institute and IAAP. She’s been dealing for 
years with the psyche-soma relationship in public and private hospitals. She’s in private practice 
in Catania, engaged in clinical rehabilitation with psychotic patients. Interested in the images 
in art and literature, especially with regard to the psychology of art and the creative act and the 
relationship between psychology and spirituality. In this field, she promotes research and conducts 
training groups. Member of the Editorial Board of Enkelados Journal and author of several papers 
on topic related to the disease as means of transformation and rehabilitation according to the model 
of analytical psychology, the feminine and the Soul. She lives and works in Catania.

liviadis@tiscali.it

Adele Falbo, Psicologa, Psicoterapeuta, Psicoanalista, socio analista CIPA Istituto di Milano e 
socio IAAP. Si occupa da anni tramite il linguaggio teatrale di riabilitazione sociale e di esplorare le 
questioni sociali. Vive e lavora a Milano e Piacenza.
Adele Falbo, Psychologist, analyst at CIPA Milan Institute. She has been dealing for many with 
the theatrical language of social rehabilitation and exploring social issues. She lives and works in 
Milan and Piacenza.

adelefalbo@gmail.com

Davide Favero, psicoterapeuta e analista, e Stefano Candellieri, medico e psicoterapeuta, lavorano 
insieme dal 1995 e dirigono il Centro Medico Psicologico Torinese, laboratorio di clinica e ricerca 
in cui convergono differenti modelli teorici psicodinamici. Partecipano a livello internazionale, 
con articoli e interventi congressuali, al dibattito psicoanalitico contemporaneo, interessandosi 
particolarmente al tema dell’intertestualità, declinato nel dialogo con le Scienze Umane.  In tale 
cornice si colloca il loro ultimo saggio Hyde Park, Moretti & Vitali (2019).
Davide Favero, psychotherapist and analyst, and Stefano Candellieri, physician and psychotherapist, 
have been working together since 1995 and head the Turin Psychological Medical Center, a clinical 
and research laboratory where different psychodynamic theoretical models converge. At the 
international level, with articles and congressional speeches, they participate in the contemporary 
psychoanalytic debate, focusing particularly on the theme of intertextuality, declined in the dialogue 
with the Human Sciences. This is the setting for their latest essay Hyde Park, Moretti & Vitali 
(2019).

candellieri@psito.it
favero@psito.it

Marco Garzonio, Psicologo analista con funzioni di training, già Presidente CIPA, Socio CIPA 
Ist. Milano e membro IAAP, giornalista professionista; ha seguito l’episcopato di Martini dagli inizi 
per il Corriere della Sera; con Ermanno Olmi ha firmato soggetto e sceneggiatura del film “Vedete, 



1 - 2019 181Εíρήnη, Eiréne

sono uno di voi” (ora in dvd), Autore di numerosi libri, tradotti anche all’estero, tra cui “Le donne, 
Gesù, il cambiamento, Contributo della psicoanalisi alla lettura dei Vangeli, Vivarium, vive e lavora 
a Milano.
Marco Garzonio, Past President CIPA; Analytical Psychologist with training functions at CIPA 
Milan Institute and IAAP member, professional journalist; he followed the episcopate of Martini 
from the beginning for the Corriere della Sera; with Ermanno Olmi he has signed the subject 
and script of the film “See, I am one of you” (now on DVD); Author of numerous books, also 
translated abroad, including “Women, Jesus, change, Contribution of psychoanalysis to reading of 
the Gospels, Vivarium, he lives and works in Milan.

marcogarzonio@libero.it

Rosa Rita Ingrassia, Psicologa, analista junghiana, membro del CIPA (Istituto per l’Italia 
Meridionale e la Sicilia), dove è docente di Psicologia e psicodinamica dell’età evolutiva. Si 
occupa di psicoterapia di gruppo ad indirizzo junghiano. Curatrice della pubblicazione Figlie del 
Mediterraneo, una raccolta di scritti clinici sul femminile, MaGi Editore.
Rosa Rita Ingrassia, Psychologist, Jungian Analyst, member of CIPA Southern Institute, with 
teaching tasks. She’s been a Jungian Group expertise for some time. Editor of the paper Figlie del 
Mediterraneo, a collection of clinical essays on the Feminine (Ma.Gi Edition)

ingrassiarosita@gmail.com

Daniele La Barbera, Medico, Psichiatra, Psicoterapeuta, Professore Ordinario di Psichiatria, 
direttore della Scuola di Specializzazione in Psichiatria dell’Università di Palermo e presidente del 
Corso di Laurea in Tecnica della Riabilitazione psichiatrica che ha attivato presso l’Università di 
Palermo. Tra i primi studiosi in Italia ad occuparsi delle interrelazioni tra psichiatria e internet, 
sia dal punto di vista psicopatologico sia da quello terapeutico, sociale, psicologico. Ha diretto 
numerosi progetti di ricerca internazionali in collaborazione con l’Institute of Psychiatry del King’s 
College di Londra sul rapporto tra sostanze di abuso e disturbi psichiatrici, e con il McLuhan Center 
for Culture and Technology di Toronto sugli aspetti clinici della Information and Communication 
Technology (ICT). Autore di numerosi libri e pubblicazioni, anche a livello internazionale.
Daniele La Barbera, MD, Psychiatrist, Psychotherapist, Professor of Psychiatry, Director of the 
School of Specialization in Psychiatry of the University of Palermo and President of the Degree 
Course in Technique of Psychiatric Rehabilitation which he activated at the University of Palermo. 
Among the first scholars in Italy to deal with the interrelationships between psychiatry and the 
Internet, both from a psychopathological and therapeutic, social and psychological point of 
view. He has directed several international research projects in collaboration with the Institute 
of Psychiatry of King’s College London on the relationship between substances of abuse and 
psychiatric disorders, and with the McLuhan Center for Culture and Technology in Toronto on the 
clinical aspects of Information and Communication Technology (ICT). Author of several books and 
publications, also internationally.

daniele.labarbera@unipa.it

Francesco La Rosa, Medico umanista, Psichiatra, Analista Didatta del CIPA - Istituto per l’Italia 
Meridionale e la Sicilia - membro IAAP.
Francesco La Rosa, MD, Humanist, Psychiatrist, training Analyst of CIPA Southern Institute, 
IAAP member.

francescolarosa29@libero.it

Giancarlo Magno, Psicologo Analista presso il CIPA di Roma e successivamente presso la sede 
del CIPA Meridionale a Palermo, ha ricoperto cariche istituzionali (Comitato Scientifico) nel CIPA 
e insegna da molti anni “Psicologia del Mito, del Folklore e dei Fenomeni Religiosi”. Si occupa di 
mistica orientale e occidentale, della preghiera e delle tecniche di meditazione. Ha diretto l’Ufficio 
di Formazione della ASL di Taranto ed è ora nello staff di Direzione del Dipartimento della Salute 
Mentale a Taranto. Autore di numerose pubblicazioni, anche sull’arte; ha curato i cataloghi di 
diversi artisti. Vive e lavora a Taranto.



 1 - 2019182 Εíρήnη, Eiréne

Giancarlo Magno, Psychologist Analyst at the CIPA of Rome, an later at the Headquarters of 
CIPA Southern Institute in Palermo, he held institutional positions (Scientific Committee) at the 
CIPA and has been teaching for many years “psychology of the Myth, Folklore and Religious 
Phenomena”. He deals with Eastern and Western mysticism, prayer and meditation techniques. He 
directed the training office at ASL of Taranto, and is now in the Directorate staff of the Department 
of Mental Health in Taranto. Author of numerous publications, also in the art, he edited the catalogs 
of different artists. He lives and works in Taranto.

giancarlomagno@gmail.com

Carlo Melodia, medico, psichiatra, psicologo analista membro AGAP-IAAP, associato CIPA, 
docente all’Istituto C. G. Jung di Zurigo, supervisore e docente CIPA. Ha pubblicato in riviste 
scientifiche e testi nazionali e internazionali contributi in diversi ambiti psicologici: disturbi 
alimentari, disagi psicosomatici, dissociazione psichica, creatività in psicoterapia, formazione in 
psicologia analitica. Svolge l’attività di psicoanalista a Padova. Già supervisore di diversi reparti di 
Psichiatria delle ULSS del Veneto e dell’Equipe di Psicoterapia della Crisi della Clinica Psichiatrica 
di Padova. Supervisore IAAP del Developing Group di Malta e del Router di Cypro. Presidente di 
Viaggi Junghiani Analitici.
Carlo Melodia, MD, psychiatrist, analytical psycologist, is AGAP-IAAP member, associated 
CIPA, lecturer at C.G. Jung Institute of Zurich, control and training analyst for CIPA. His scientific 
contributes are published in several books and publications about different psychological areas of 
interest: eating disorders, psychosomatic diseases creativity in psychotherapy, training in analytical 
psychology. He works as psychoanalyst in Padua. Past-supervisor in several Psychiatric Units in 
Veneto and in the Team of Crisis Psychotherapy of the Psychiatric Clinic of Padua University. IAAP 
supervisor of the Developing Group of Malta and Router of Cyprus. President of Viaggi Junghiani 
Analitici (VJA)

carlomelodia60@gmail.com

Riccardo Mondo, Psicologo Analista con funzioni di docenza e supervisore presso l’Istituto 
Meridionale del CIPA e membro IAAP. Autore di diversi volumi e numerose pubblicazioni 
scientifiche. Ha collaborato con James Hillman (Caro Hillman, Boringhieri 2004) e ha realizzato un 
volume sugli sviluppi clinici della psicologia archetipica, Nei luoghi del fare anima, MaGi, 2012. Dal 
2000 lavora anche come psicoterapeuta di gruppo, ricercando la specificità junghiana nell’analisi ad 
assetto gruppale. Vive e lavora a Catania.
Riccardo Mondo, Analytical Psychologist, member of CIPA Southern Institute. Training analyst 
with supervisory and didactic functions; member of IAAP. Author of various books and scientific 
papers; he had a long term collaboration with James Hillman (Caro Hillman, Boringhieri 2004); 
in 2012 he wrote Nei luoghi del fare anima, an imaginal approach to psychotherapy, published by 
MaGi. Since 2000 he works as a group expertise, featuring the peculiar Jungian approach to the 
collective Psyche. He works and lives in Catania. 

 riccardo.mondo@live.it

Maurizio Nicolosi, Psichiatra, psicologo analista, in atto Segretario del CIPA - Istituto per l’Italia 
Meridionale e la Sicilia - docente e supervisore, membro IAAP. Già Resp. U.O.S. SPDC A.O. 
Cannizzaro di Catania. Vive e lavora a Catania.
Maurizio Nicolosi, Psychiatrist, Analytical Psychologist, Director of CIPA Southern Institute, 
teacher and supervisor, IAAP member. Past Director in SPDC A.O. Cannizzaro, Catania, where 
he lives and works.

maurizionicolosi@hotmail.com

Maria Rosalia Novembre, Psicologa-Psicoterapeuta, Analista junghiana, Socio del CIPA con 
funzioni di docenza e di Supervisore, membroIAAP. Lavora privatamente a Palermo come analista 
e psicoterapeuta. È impegnata nel lavoro clinico-riabilitativo con pazienti psicotici e si occupa 
dell’approccio olistico al paziente organico, della relazione medico-paziente e della formazione 
psicologica negli operatori della salute e delle professioni di aiuto. Aree di particolare interesse, in 
ambito junghiano sono la psicologia del sogno e il rapporto tra psicologia e spiritualità.



1 - 2019 183Εíρήnη, Eiréne

Maria Rosalia Novembre, Psichologist-Psychotherapist, she’s a member of CIPA with teaching 
tasks and a IAAP fellow. She’s in private practice in Palermo as Analyst and Psychotherapist. She’s 
committed in rehab for patients with previous psychotic disorders and also bears with holistic 
approaches to the patient with organic disease, the patient-physician relationship, the psychological 
education and training of healthcare professionals and public assistance. Her main areas of interest 
in the Jungian domain are the dream psychology and the relationship between psychology and 
spirit.

manovem@tin.it

Francesca Picone, Medico, Psichiatra, Socio Analista del CIPA - Istituto per l’Italia Meridionale e 
la Sicilia - con funzioni didattiche, di docenza e supervisione, Membro IAAP. Sue aree di interesse 
sono il femminile, l’arte e le dipendenze patologiche, in particolare il gioco d’azzardo. Autrice di 
numerose pubblicazioni, ha di recente pubblicato con Bianca Gallerano per Ma.Gi. L’universo di 
Gaia. La scoperta della donna nel «corpo» della psicologia analitica. Responsabile di U.O.S. SerT 
presso l’Azienda Sanitaria di Palermo, dove vive.
Francesca Picone, M.D., Psychiatrist, Analytical psychologist, and IAAP member, associated to 
CIPA Southern Institute. She is a control and training analyst for CIPA. She works in public sector, 
where she is editor in chief of a service, and as psychoanalyst, in Palermo where she lives. Her 
scientific contributions are published regarding various psychological areas of interest: the art, the 
feminine, in particular the feminine archetype in the Mediterranean and drug abuse, gambling and 
new addictions. Author of several papers, she’s co-editor with Bianca Gallerano in L’Universo di 
Gaia. La scoperta della donna nel «corpo» della psicologia analitica, Ma.Gi Edition. 

francipicone@gmail.com

Salvatore Pollicina, Medico, Neuropsichiatra infantile, Psicologo analista CIPA, Istituto per 
l’Italia Meridionale. Vive e lavora a Catania.
Salvatore Pollicina, MD, Neuropsychiatrist and jungian Analyst and CIPA (Institute for Southern 
Italy and Sicily) member. He lives and works in Catania.

salvo.pollicina@libero.it

Carmen Prestifilippo, Vive e lavora a Palermo. Psicologa clinica e di Comunità, psicoterauta, socio 
analista CIPA e IAAP. Ha lavorato nell’ambito della psiconcologia, sia con pazienti oncologici che 
nella formazione degli operatori sanitari; dell’intercultura.  Svolge inoltre la libera professione. Tra 
le aree di approfondimento scientifico vi sono l’alchimia, i sogni, l’immaginale, il mito, l’approccio 
olistico al paziente organico.
Carmen Prestifilippo, She lives and works in Palermo. Clinical and Community Psychologist, 
psychotherapist she’s CIPA and IAAP fellow. She’s been working in the field of psycho oncology 
both with cancer patients and in the training of healthcare professionals; and she’s also engaged 
in cross-cultural activities. She’s in private practice. Her main areas of investigation are Alchemy, 
Dreams, the Imaginal, Myth and the holistic Approach to the patient with organic desease.

carmen.prestifilippo@libero.it

Ferdinando Testa, Psicoanalista junghiano, didatta del Centro Italiano di Psicologia Analitica 
e Docente di Psicologia del Sogno presso l’Istituto Meridionale del CIPA, docente di Filosofia 
dell’immaginazione a Roma, presso la Scuola di Consulenza Filosofica, docente presso il Master di 
Architettura del Paesaggio a Siracusa; già docente presso le Università di Enna e Palermo. Autore 
di numerosi libri in ambito psicologico e psicoterapeutico; direttore della Rivista Kosmos, studi 
storici, filosofici; studioso dell’arte e dell’immaginazione nella cura dei siturbi della personalità e 
delle psicosi. Training nel Gioco della Sabbia, Roma. 
Ferdinando Testa, Jungian Psychoanalist, faculty member of the Italian Center for Analytical 
Psychology and Professor of Psychology of Dream at CIPA Southern Institute, Professor of 
Philosophy of the imagination in Rome, at the School of philosophical counseling, and at the Master 
of Landscape Architecture in Syracuse, has also taught at the University of Enna and Palermo. 
Author of several books in the field of psychology and psychotherapy; director of the journal 



 1 - 2019184 Εíρήnη, Eiréne

Kosmos, historical, philosophical; scholar of art and imagination in the treatment of personality 
disorders and psychosis. Training Sandplay Therapy, Rome.

testaferdinando@libero.it

Caterina Vezzoli, Psicologo analista presso l’Istituto Meridionale del CIPA, IAAP, AGAP. 
Docente e training analyst C.G. Jung Institute Zurich, Liaison Person IAAP Malta Developing 
Group; Supervisore IAAP Routers Tunisia.
Caterina Vezzoli, Training Analyst of CIPA Southern Institute, IAAP, AGAP; Training Analyst 
C.G. Jung Institute Zurich, Liaison Person IAAP Malta Developing Group, Visiting Supervisor
IAAP Routers Tunisia.

caterinavezzoli@gmail.com


